

# вида и наслаждаясь ИИСУСОМ ХРИСТОМ ДЖОН ПАЙПЕР IN LUMINE

Київ 2005 Copyright © 2005 by In Lumine :: www.inlumine.org :: info@inlumine.org

# ББК 86.37 П2

Цитати з Біблії взято з Синодального перекладу крім місць, які вказані окрема

# John Piper Seeing and Savoring Jesus Christ

Seeing and Savoring Jesus Christ, Revised Edition Copyright © 2004 by Desiring God Foundation Original edition copyright © 2001 by Desiring God Foundation

Published by Crossway books A division of Good News Publishers Wheaton, Illinois 60187, U.S.A.

This edition published by arrangement with Good News Publishers.

All rights reserved.

# Пайпер, Джон

Видя и наслаждаясь Иисусом Христом — Чернигов  $\mathrm{K}\Pi$  "Издательство" Черниговские обереги",  $2005\mathrm{r.}-136~\mathrm{c.}$ 

#### ISBN 966-533-298-8

Редактор — Соломинская Галина Технический редактор — Величко Ольга Перевод — Рыжикова Елизавета

© Видання російською мовою, переклад російською мовою, оформлення. In Lumine Media, 2005

# ПАМЯТИ

К. С. Льюиса и Клайда Килби.

научивших меня, что в том, что я вижу, можно увидеть больше.

# содержание

| СЛ | ОВО К ЧИТАТЕЛЮ                                                                         | 9  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 1  | ВИДЕНИЕ И НАСЛАЖДЕНИЕ<br>СЛАВОЙ БОЖЬЕЙ<br>Конечная цель Иисуса Христа                  | 13 |
| 2  | ИИСУС – СЛАВА БОЖЬЯ<br>Божественность Иисуса Христа                                    | 21 |
| 3  | ЛЕВ И АГНЕЦ<br>Превосходство Иисуса Христа                                             | 29 |
| 4  | НЕРАЗРУШИМАЯ РАДОСТЬ<br>Ра∂ость Иисуса Христа                                          | 37 |
| 5  | «ИЗВЕСТЕН ЕГО ГОЛОС ВОЛНАМ<br>И ВЕТРАМ»<br>Сила Иисуса Христа                          | 45 |
| 6  | «И ВОТ, ЗДЕСЬ БОЛЬШЕ СОЛОМОНА»<br>Мудрость Иисуса Христа                               | 53 |
| 7  | СЛАВНАЯ НИЩЕТА ПЛОХОЙ<br>РЕПУТАЦИИ<br>Осквернение Иисуса Христа                        | 61 |
| 8  | НИ С ЧЕМ НЕ СРАВНИМЫЕ<br>СТРАДАНИЯ<br>Муки Иисуса Христа                               | 69 |
| 9  | СЛАВА СПАСЕНИЯ ГРЕШНИКОВ,<br>А НЕ УНИЧТОЖЕНИЯ САТАНЫ<br>Спасающая жертва Иисуса Христа | 77 |

| 10 | ВОПЛОЩЕННОЕ БОГАТСТВО<br>БОЖЬЕГО СОСТРАДАНИЯ                                         | 85  |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | Милость Иисуса Христа                                                                | 0.  |
| 11 | ЖЕСТКАЯ СТОРОНА<br>Строгость Иисуса Христа                                           | 98  |
| 12 | НЕПОБЕДИМАЯ ЖИЗНЬ<br>Воскресение Иисуса Христа                                       | 105 |
| 13 | ЯВЛЕНИЕ СЛАВЫ НАШЕГО<br>ВЕЛИКОГО БОГА И СПАСИТЕЛЯ<br>Второе пришествие Иисуса Христа | 118 |
|    | ПОСЛЕСЛОВИЕ<br>Как мы можем быть уверены в Иисусе?                                   | 119 |



# Слово к читателю



Кем был Иисус Христос? Именно на этот вопрос я попытаюсь ответить. Моя цель — сделать так, чтобы вы не остались к Нему равнодушными, иначе это было бы слишком жестоко. Видеть и наслаждаться Иисусом Христом — это самое важное видение и наслаждение, которое вы когда-либо можете переживать. На этом держится вся вечность. Поэтому моя цель такова: чтобы вы увидели, что именно Он — настоящая истина, и наслаждались Им с великой радостью.

Когда я говорю о видении Иисуса Христа, я имею в виду видение не физическими глазами, а очами сердца. Собираясь покинуть этот мир и вернуться к Богу-Отцу, Иисус сказал: «Вскоре не увидите Меня», пока не «узрите Сына Человеческого... грядущего на облаках небесных» (Иоанна 16:17, Марка 14:62). В те времена люди могли видеть Его физическими глазами. Но сейчас, как говорит Библия, «мы ходим верою, а не видением» (2 Коринфянам 5:7). Здесь, на земле, мы не можем увидеть Его физически. Мы сможем увидеть Его только тогда, когда Он спустится к нам с небес, где Он сейчас пребывает.

Однако Библия говорит, что мы можем увидеть Иисуса в другом смысле этого слова. Она говорит о

наших «очах сердца» (Ефесянам 1:18). Она говорит о «свете благовествования о славе Христовой, Который есть образ Бога» (2 Коринфянам 4:4). Сам Иисус говорил о двух видах видения. Он говорил о непонимающих толпах народа, которые «видя не видят» (Матфея 13:13). Первая разновидность видения — это видение физическими глазами, а вторая — духовными. Когда мы видим духовными глазами, то видим истинность, красоту и ценность Иисуса Христа такими, какие они есть на самом деле. И поэтому слепой человек может видеть Иисуса Христа даже более четко, чем многие зрячие.

Каждый может прочитать истории об Иисусе и «увидеть» портреты, нарисованные словами тех, кто Его знал. Но не каждый видит Его истинность, красоту и великую ценность. Некоторые видят миф. Некоторые видят глупость. Некоторые видят оскорбление. «Видя не видят». Это все равно, если бы ребенок смотрел на картину Микеланджело и предпочел бы ей комикс.

Второй разновидностью видения является наслаждение Иисусом Христом. Когда ты видишь чтото истинное, красивое и ценное, ты наслаждаешься им. Это значит, что ты хранишь его, как сокровище. Ты лелеешь, восхищаешься и высоко ценишь это. Духовное видение и духовное наслаждение так сильно переплетены, что было бы справедливо сказать: «Если ты не наслаждаешься Христом, то ты не видел настоящего Христа. Если ты не ценишь Его превыше всего, ты не познал Его истинной ценности».

Цель этой книги – научить вас видеть и наслаждаться Христом. Единственный способ, как это

можно сделать — использовать свои физические глаза и уши, чтобы видеть и слышать свидетельства об Иисусе Христе, рассказанные теми, кто знал Его, когда Он был здесь. Поэтому эти главы «пропитаны» цитатами из Библии.

Не мое слово имеет значение, но Божье. Он засвидетельствовал о Своем Сыне. Его свидетельство убедительно. Позвольте Ему дать вам глаза, чтобы видеть, и сердца, чтобы наслаждаться. Небеса проповедуют славу Божию.

ПСАЛОМ 18:2

Потому что Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса Христа.

2 КОРИНФЯНАМ 4:6

# 1

# ВИДЕНИЕ И НАСЛАЖДЕНИЕ СЛАВОЙ БОЖЬЕЙ

Конечная цель Иисуса Христа



Вся сотворенная Богом Вселенная существует, чтобы возвещать Его славу. Самые сокровенные желания человеческого сердца и самое главное предназначение неба и земли можно свести к одному: славе Божьей. Вселенная была создана, чтобы свидетельствовать о ней, а мы — чтобы видеть и наслаждаться ею. Ничего более. Именно поэтому мир так беспорядочен и неустроен. Мы заменили славу Божию чем-то другим (Римлянам 1:23).

«Небеса проповедуют славу Божию» (Псалом 18:2). Вот для чего существует Вселенная – для славы Божьей. Космический телескоп Хаббла отражает инфракрасные изображения далеких галактик, которые находятся на расстоянии, по меньшей мере, двенадцати миллиардов световых лет от нас (шесть триллионов миль умножить на двенадцать миллиардов). Даже в пределах Млечного пути есть

звезды столь большие, что не поддаются описанию, как, например, Эта Псов (Eta Carinae), которая в пять миллионов раз ярче, чем наше солнце.

Иногда люди претыкаются, осознавая свою незначительность по сравнению с этим огромным пространством. Оно действительно заставляет нас чувствовать себя безмерно маленькими. Но Вселенная была создана такой большой не для того, чтобы унизить нас. А в первую очередь для того, чтобы возвысить Бога. В Писании говорится: «Небеса проповедуют славу Божию». Причина, почему так много места во Вселенной было «потрачено» на то, чтобы поселить в ней кучку людей – это прославить Бога, а не нас.

«Поднимите глаза ваши на высоту небес и посмотрите, кто сотворил их? Кто выводит воинство их счетом? Он всех их называет по имени: по множеству могущества и великой силе у Него ничто не выбывает» (Исаии 40:26).

Самое сокровенное желание человеческого сердца — познавать и наслаждаться славой Бога. Мы были для этого сотворены.

«Веди сыновей Моих издалека и дочерей Моих от концов земли... кого Я сотворил для славы Моей, образовал и устроил», — говорит Господь» (Исаии 43:6,7). Чтобы видеть ее, наслаждаться и показывать ее — вот для чего мы существуем. Неисследимые, невообразимые просторы сотворенной Богом Вселенной являются образом неиссякаемого богатства Его славы (Римлянам 9:23). Физическое око должно говорить духовному: «Желание твоего сердца — не творение, а его Творец». Святой апостол Павел сказал:

«Хвалимся надеждою славы Божией» (Римлянам 5:2). А точнее, он сказал, что нас «Он приготовил к славе» (Римлянам 9:23). Вот для чего мы были сотворены — «дабы вместе явить богатство славы Своей над сосудами милосердия» (Римлянам 9:23).

Этого жаждет сердце каждого человека. Но мы подавляем эту жажду и не заботимся иметь Бога в разуме (Римлянам 1:28). Поэтому порядок в жизни всего творения нарушен. В Библии самым ярким примером этому является беспорядочная половая жизнь. Павел говорит, что основной причиной гомосексуальных (и гетеросексуальных) извращений в наших взаимоотношениях является то, что мы заменили славу Бога чем-то другим. «Женщины их заменили естественное употребление противоестественным; подобно и мужчины, оставивши естественное употребление женского пола, разжигались похотью друг на друга» (Римлянам 1:26,27). Если мы меняем славу Божью на что-то меньшее, Он дает нам взамен развращенную жизнь, которая, подчеркивая наше бедственное положение, отражает нашу окончательную измену Богу.

Дело вот в чем: мы были сотворены, чтобы знать и ценить славу Божью превыше всего; но когда мы меняем это сокровище на образы, все приходит в беспорядок. Солнце Божьей славы было сотворено, чтобы светить в центре солнечной системы нашей души. И когда оно светит, все планеты нашей жизни вращаются по своей орбите. Но когда это солнце чем-то вытесняется, все рушится. Исцеление души начинается с возвращения славы Божьей на свое место — в центр, где она будет пламенеть и привлекать внимание.

Все мы жаждем славы Божьей, а не своей. Никто не приезжает в Большой Каньон Колорадо, чтобы поднять свою самооценку. Почему же тогда мы туда приезжаем? Потому что большее исцеление души вы найдете в созерцании славы Божьей, чем в созерцании самого себя. И действительно, что в необъятной и восхитительной Вселенной может быть более нелепым, чем человек, который стоит на крупинке под названием Земля и красуется перед зеркалом, пытаясь узреть значимость в своем отражении? Какое все же печальное благовествование этого мира.

Но это не благовествование Христа. Сквозь тьму ограниченной занятости самим собою пробивается «свет благовествования о славе Христа, Который есть образ Бога невидимого» (2 Коринфянам 4:4). Благовествование Христа говорит о «славе Христа», а не обо мне. А если в благовествовании и есть что-нибудь — в какой-то степени — обо мне, то это не о том, что Бог высоко меня ценит, а о том, что Бог по Своей милости дал мне высоко ценить Его в вечности.

Какой самый большой поступок любви мог совершить для нас Иисус? Что было конечной точкой, наивысшим благом Евангелия? Искупление? Прощение? Оправдание? Примирение? Освящение? Усыновление? Разве все эти великие чудеса не являются просто дорогой к чему-то большему? К чему-то окончательному? К чему-то, что Иисус просил Отца дать нам? «Отче! Которых Ты дал Мне, хочу, чтобы там, где Я, и они были со Мною, да видят славу Мою, которую Ты дал Мне» (Иоанна 17:24).

Благовествование Христа — это «благовествование о славе Христа», потому что его конечная цель

состоит в том, чтобы мы видели, наслаждались и показывали славу Христа. Потому что именно она является славой Бога. «Сей, будучи сияние славы и образ ипостаси Его» (Евреям 1:3). «Который есть образ Бога невидимого» (Колоссянам 1:15). Когда свет Евангелия светит в наших сердцах, он светит «дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса Христа» (2 Коринфянам 4:6). И когда мы «хвалимся надеждою славы Божией» (Римлянам 5:2), эта надежда — наше «блаженное упование и явление славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа» (Титу 2:13). Слава Христа — это слава Божья (см. главу 2).

С одной стороны, когда Иисус пришел на эту землю, Он отложил славу Божью в сторону: «И ныне прославь Меня Ты, Отче, у Тебя Самого славою, которую Я имел у Тебя прежде бытия мира» (Иоанна 17:5). Но, с другой стороны, Христос явил славу Божью Своим приходом: «И Слово стало плотию и обитало с нами, полное благодати истины; и мы видели славу Его, славу как единородного от Отца» (Иоанна 1:14). Поэтому в Евангелии мы видим и наслаждаемся «славой Божией в лице Иисуса Христа» (2 Коринфянам 4:6). И такое видение является исцелением для наших беспорядочных жизней. «Мы же все, открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу» (2 Коринфянам 3:18).

# МОЛИТВА

О, Отче славы, от всего сердца мы взываем о том, чтобы меняться от славы в славу до последней трубы, пока не воскреснем, пока полностью не преобразимся в образ Твоего Сына, Иисуса Христа, нашего Господа. А пока мы жаждем возрастать в благодати и познании нашего Господа, а особенно познании Его славы. Мы хотим видеть ее так четко, как видим солнце, и наслаждаться ею, как самым желанным удовольствием. О, милостивый Боже, расположи наши сердца к Твоему Слову и чудесам Твоей славы. Освободи нас от зависимости к незначительному. Открой очи наших сердец, чтобы мы каждый день видели, что сотворенная Тобой Вселенная возвещает о Твоей славе. Просвети наши умы, чтобы мы начали видеть славу Твоего Сына в Евангелии. Мы верим, что Ты самый славный Бог и нет подобного Тебе. Помоги нашему неверию. Прости нам наши ничего не значащие увлечения и чрезмерное внимание к незначительным вещам. Будь к нам милостив ради Христа и исполни в нас Свой великий план – показывать славу Твоей благодати. Во имя Иисуса Христа мы молимся, аминь.

2

# Истинно, истинно говорю вам: прежде нежели был Авраам, Я есмь.

ИОАННА 8:58

Вначале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог.

ИОАННА 1:1

Ибо в Нем обитает вся полнота Божества телесно.

КОЛОССЯНАМ 2:9

# ИИСУС – СЛАВА БОЖЬЯ

Божественность Иисуса Христа



И исус существует не для того, чтобы получить что-то от нас. Это мы существуем, чтобы наслаждаться тем, что дает Он. Познание славы Христа — это цель, а не средство, вот каково утверждение этой книги. Христос имеет славу не для того, чтобы мы стали богатыми или здоровыми. Христос имеет славу для того, чтобы мы, богатые и бедные, больные и здоровые, довольствовались Им.

Самая первая слава, которая поддерживает все остальные — это абсолютное вечное существование Христа. Если мы просто начнем размышлять об этом, то качающийся корабль нашей души приобретет удивительную стойкость. Вечное существование — это, наверное, самая загадочная тайна из всех. Задумайтесь над безграничностью реальности. В ней должно быть что-то, чего еще никогда не было. Мы мысленно возвращаемся назад в прошлое, погружаемся в бесконечные столетия, но всегда там Кого-то находим. Кому-то же выпала честь быть первым и

быть всегда. Этот Кто-то никогда не рождался и не развивался, Он просто был. Кому же принадлежит эта единственная, абсолютная слава?

Ответ — Христу, Человеку, Которого весь мир знает под именем Иисуса из Назарета.

Апостол Иоанн, который написал последнюю книгу Библии, получил решающее откровение. Он цитирует Бога: «Я есмь Альфа и Омега... говорит Господь, Который есть, был и грядет, Вседержитель» (Откровение 1:8). Это говорит не Христос, а Всемогущий Бог. Он называет Себя «Альфой и Омегой» — первой и последней буквами греческого алфавита. Человек не может ничего сказать перед «альфой» — в алфавите ничего не стоит перед «альфой». Точно так же никто не может ничего сказать после «омеги» — в алфавите ничего не стоит после «омеги».

То же самое с Богом и реальностью. Нет ничего «перед» Богом и ничего «после» Бога. Он здесь вечно, неважно как далеко назад или вперед вы уйдете. Он абсолютная реальность, Он имеет честь быть здесь первым и последним. Только Ему принадлежит вся слава.

Вот главное значение Его ветхозаветного имени – Яхве (или Иегова). Оно построено на глаголе «быть». Когда Моисей спросил у Бога Его имя: «Бог сказал Моисею: Я ЕСМЬ СУЩИЙ... так скажи сынам Израилевым: СУЩИЙ послал меня к вам» (Исход 3:14). Эти слова «Я есмь» раскрываются Богом в Книге Исаии, как абсолют, вечная реальность – прошлое и будущее. «Мои свидетели, говорит Господь... чтобы вы знали и верили Мне, и разумели,

что это Я: прежде Меня не было Бога, и после Меня не будет» (Исаии 43:10). Быть «Я есмь» — значит быть абсолютно первым и последним. Нет ни «перед», ни «после», только «Я есмь».

Бог объясняет это более подробно в Книге Исаии 44:6: «Так говорит Господь, Царь Израиля, и Искупитель его, Господь Саваоф: Я первый, и Я последний, и кроме Меня нет Бога». И потом опять в Книге Исаии 48:12: «Послушай Меня, Иаков и Израиль, призванный Мой: Я тот же, Я первый и Я последний». Вот Его имя: Яхве — единственно абсолютный, вечный и непостижимый. Только Ему одному принадлежит уникальная честь и слава быть всегда до того, как еще ничего не было. И ничто не может пережить Его. Вот что значит быть Богом.

А какое это имеет отношение ко Христу, Которого мы знаем под именем Иисус из Назарета?

Самое прямое. Апостол Иоанн цитировал Христа в конце книги Откровение: «Се, гряду скоро... Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, первый и последний. Я, Иисус, послал Ангела Моего засвидетельствовать вам сие в церквах» (Откровение 22:12,13,16). Это уже говорит Христос, а не Бог-Отец. Но двое не могут быть «Альфа и Омега», если только они не одно. Двое не могут быть абсолютно «первым и последним», если только они не одно. Вместе с тем Христос, называющий Себя Иисусом, требует для Себя такой же чести и славы, которая есть у Бога-Отца (см. также Откровение 1:17,18; 2:8).

Иисус даже взял Себе славное имя, которое принадлежит только Богу «Я есмь». «Иисус сказал им: истинно, истинно говорю вам: прежде нежели был

Авраам, Я есмь» (Иоанна 8:58). «А сейчас говорю вам, — говорит Иисус Своим ученикам почти перед самой смертью, — прежде чем это случится, чтобы когда случится, вы поверили, что Я есмь» (Иоанна 13:19, перевод автора; см. также Иоанна 8:24). Это самое великое, что может сказать о себе человек. Это или правда, или богохульство. Получается, что Иисус был или Богом, или богохульником.

Иоанн знал, кем именно Он был. «Вначале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. И Слово стало плотию... как единородного от Отца» (Иоанна 1:1,14). Иисус Христос, «Слово», был единородным, а не сотворенным в какое-то определенное время, Он был всегда. Две Личности выступают одним Богом, а не двумя Богами — Сын единородный от Отца, одно Божество. В этом-то и состоит великая тайна, какой мы ее знаем. И это то, что Бог открыл нам о Себе.

Апостол Павел тоже знал о славе, которая принадлежит только Христу. Он — «Христос по плоти, сущий над всем Бог, благословенный во веки. Аминь» (Римлянам 9:5). Тем не менее, «Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижал Себя Самого, приняв образ раба» (Филиппийцам 2:6,7). Поэтому «в Нем обитает вся полнота Божества телесно» (Колоссянам 2:9; см. также 1:19). И мы, христиане, сейчас ожидаем не просто человека, а «явления славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа» (Титу 2:13; см. также 2 Петра 1:1).

Вот почему автор Послания к Евреям так смело говорит, что все ангелы поклоняются Христу. Он не

главный среди ангелов, которые поклоняются Богу. Ему Самому поклоняются все ангелы, потому что Он Бог. «Также, когда (Бог) вводит Первородного во вселенную, говорит: «и да поклонятся Ему все Ангелы Божии» (Евреям 1:6). Потому что Он Творец всего и Бог: «А о Сыне (Бог говорит): престол Твой, Боже, в век века... в начале Ты, Господи, основал землю» (Евреям 1:8,10). Таким образом, Отец приводит доказательство божественности Сына. Он «будучи сияние славы и образ ипостаси Его и держа все словом силы Своей» (Евреям 1:3).

Иисус Христос – Творец Вселенной. Иисус Христос – Альфа и Омега, первый и последний. Иисус Христос, Личность, которая никогда не имела начала. Он – бесконечная реальность. Ему принадлежит бесподобная честь и слава быть первым и существовать всегда. Он никогда не начинал быть, Он есть единородный. Отец в вечности наслаждается «сиянием славы и образом ипостаси Его» (Евреям 1:3) в Личности Своего Сына.

Видеть и наслаждаться Его славой — это цель нашего спасения. «Отче! которых Ты дал Мне, хочу, чтобы там, где Я, и они были со Мною, да видят славу Мою, которую Ты дал Мне» (Иоанна 17:24). Вечное наслаждение этим является целью, для которой мы были сотворены и спасены.

# МОЛИТВА

Вечный Отче, у Тебя никогда не было начала. И у Тебя никогда не будет конца. Ты Альфа и Омега. Мы верим в это, потому что Ты открыл это нам. Наши сердца пе-

реполнены благодарностью за то, что Ты открыл наши глаза, и мы увидели и узнали, что Иисус Христос – Твой вечный, божественный Сын, единородный, а не сотворенный. Ты, Отче, и Он, Твой Сын, один Бог. Мы трепещем даже тогда, когда проговариваем такую великую истину своими устами, потому что боимся обесчестить Тебя неправильно подобранными словами. Но мы должны говорить, потому что мы должны прославлять Тебя. Тишина будет стыдить нас, и даже камни возопиют. Тебя нужно прославлять за то, Кем Ты являешься в мире, который Ты сотворил. И мы должны благодарить Тебя, потому что Ты дал нам вкусить и увидеть славу Иисуса Христа, Твоего Сына. О, как прекрасно познавать Его! Отче, мы жаждем познавать Его. Изгони из нашего разума низкие мысли о Христе. Насыть наши души Духом Христовым и Его величием. Дай нам еще большую возможность насытиться всем, чем Ты являешься для нас в Нем. Где плоть и кровь немощны, яви нам Христа и обрати наше внимание и заинтересованность к истинности и красоте Твоего славного Сына. Разреши нам, бедным и богатым, здоровым и больным, преображаться в Него и становиться эхом Его существования в этом мире. Во имя Иисуса Христа мы молимся, аминь.

Стоял Агнец как-бы закланный, имеющий семь рогов и семь очей.

ОТКРОВЕНИЕ 5:6

# 3 ЛЕВ И АГНЕЦ

Превосходство Иисуса Христа



Тев приводит в восторг своей беспощадностью и величием. Агнец приводит в восторг своей кротостью и готовностью служить, с которой он отдает нам шерсть для одежды. Но еще большего восхищения достоин лев с качествами агнца и агнец с качествами льва. Как более чем 250 лет назад заметил Джонатан Эдвардс, Христа делает славным «неповторимое сплетение различных превосходных качеств».

Например, мы восхищаемся Христом за Его превосходство, потому что превосходство Его величия переплетается с покорностью Богу. Мы восторгаемся Им, потому что Его бескомпромиссное правосудие сдерживается милостью. Его величие смягчается смиренностью. При Своей равности с Богом, Ему присуще благоговение перед Богом. Хоть Он и был достоин всех благ, Он терпел страдания. Его верховное владычество над всем миром облеклось в дух покорности и подчинения. Своей мудростью Он ставил в тупик горделивых книжников, но был достаточно простым, чтоб Его полюбили дети. Он атаковал сло-

#### Лев и Агнец

#### Видя и наслаждаясь Иисусом Христом

вом, но не поразил самаритян молнией и не сошел с креста.

Слава Христа не проста, это сплетение в одном человеке абсолютно разных качеств. Мы видим это в Новом Завете, в книге Откровение: «Лев от колена Иудина, корень Давидов, победил и может раскрыть сию книгу и снять семь печатей с нее» (5:5). Вот торжествующий Христос с качествами льва, Который готов открыть книгу истории. Но что же мы видим в следующем стихе? «Посреди престола и четырех животных и посреди старцев стоял Агнец как-бы закланный, имеющий семь рогов и семь очей, которые суть семь духов Божиих, посланных во всю землю» (стих 6). Получается, что Лев – это Агнец, слабое, безобидное, смиренное животное, легкая добыча, которую стригут догола, чтобы сшить одежду, и убивают, чтобы приготовить еду. Христос – это Лев с качествами агнца.

Лев от колена Иудина победил, потому что Он частично желал быть, как агнец. Он въехал в Иерусалим в вербное воскресенье, как король на пути к трону, а вышел из Иерусалима в страстную пятницу, как агнец на заклание. Он, как лев, пожирающий добычу, выгнал из храма грабителей. А потом, в конце той же недели, Он подставил Свою величественную шею под нож, и люди закололи Льва от колена Иудина, как жертвенного агнца.

Но какого агнца? В книге Откровение 5:6 говорится: «Стоял Агнец, как-бы закланный, имеющий семь рогов». Обратите внимание на два момента. Во-первых, Агнец «стоял». Он не упал на землю в лужу крови, как это было когда-то. Да, Он

был закланный. Но сейчас Он стоит, стоит ближе всех к трону.

Во-вторых, у Агнца семь рогов. Во всей книге Откровение рог является символом силы и могущества (12:3; 13:1; 17:3,12), так же как и в Ветхом Завете (Второзаконие 33:17; Псалом 17:3; 111:9). Число семь символизирует полноту и завершенность. Потому это не обыкновенный Агнец. Он восстал из мертвых, и Он всемогущ в Своей семикратной силе. Он на самом деле Агнец с качествами льва.

Мы с трепетом читаем об этом в книге Откровение 6:16, где люди говорят горам и камням: «Падите на нас и сокройте нас от... гнева Агнца». А также мы видим это в книге Откровение 17:14: «Они будут вести брань с Агнцем, и Агнец победит их; ибо Он есть Господь господствующих и Царь царей».

Получается, что Христос — это Лев с качествами агнца и Агнец с качествами льва. Вот в чем Его слава — в «неповторимом сплетении различных превосходных качеств». Это славное сплетение сияет еще ярче на фоне нашей личной слабости и стремления к величию. Иисус сказал: «Придите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим» (Матфея 11:28,29). Кротость и смирение агнца, которыми обладает этот Лев, утешают нас в нашей слабости. И за это мы Его любим. Если бы Он отбирал нас, как морских пехотинцев, которые должны быть сильными, то мы бы потеряли надежду оказаться в числе избранных.

#### Лев и Агнец

# Видя и наслаждаясь Иисусом Христом

Но сама по себе кротость не приносит славу. Кротость и смирение Льва с качествами агнца прекрасно сочетаются с безграничной и вечной властью Агнца с качествами льва. Только это может утолить нашу жажду величия. Да, мы слабы, изнурены и угнетены. Но в каждом сердце, по крайней мере, иногда, появляется лучик надежды на то, что наши жизни стоят чего-то большего. На эту надежду Иисус ответил: «Дана Мне всякая власть на небе и на земле: итак идите, научите все народы... и се, Я с вами во все дни, до окончания века» (Матфея 28:18-20).

Лев с качествами агнца призывает нас быть мужественными, помня о Его абсолютной власти над всем сущим. И Он напоминает нам, что, обладая этой властью, Он будет с нами до скончания века. Вот кто нам так нужен — защитник, непобедимый лидер. Мы, простые смертные, не такие уж и простые. Мы немощны, но у нас есть великие пристрастия. Мы слабы, но мечтаем творить чудеса. Мы недолговечны, но вечность написана на наших сердцах. Слава Христа светит еще ярче, благодаря переплетению различных превосходных качеств, которые идеально соответствуют сложности нашего характера.

Когда-то Льва с качествами агнца притесняли и заставляли страдать. Его, как овцу, повели на заклание. «Как агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст своих» (Исаии 53:7). Но в последний день все будет по-другому. Лев с качествами агнца станет Агнцем с качествами льва. Он с величественной уверенностью станет на берегу огненного озера, где Его нераскаявшиеся враги будут му-

чимы «пред святыми Ангелами и пред Агнцем... во веки веков» (Откровение 14:10,11).

#### МОЛИТВА

Всемогущий и милостивый Боже, мы ликуем при виде отражения Твоего могущества и милости в Твоем Сыне, нашем Господе, Иисусе Христе. Мы радуемся в Его силе льва и мягкой кротости агнца. Мы берем самое главное из Его несравненного сплетения непревзойденных качеств. И это еще больше придает нам уверенности в том, что нет никого, подобного Ему, и что Он не похож ни на одного человека. О, позволь нам, в нашем наглом равнодушии, трепетать передо Львом от колена Иудина и смирять себя перед Его великой святостью. Позволь нам в нашей слабости и страхе черпать силу от Агнца с качествами льва. О, как же нам необходим весь Христос! Открой наши очи, чтобы мы увидели полноту Его превосходства. Убери односторонние и искаженные образы Твоего Сына, которые ослабляют наше поклонение и мешают нашей покорности. Пусть сила Льва и любовь Агнца сделают нашу веру во Христа непоколебимой. Избавь нас от мелких мечтаний, робких начинаний и неуверенных планов. Всели в нас мужество. Укрепи нас. Сделай так, чтобы мы любили с дерзновением и кротостью. Позволь нам разделить

веру Льва от колена Иудина, которая дала Ему желание умереть, как Агнец, и воскреснуть в вечной радости. Пусть все увидят славу Христа, чтобы Ты был прославлен через Него. Во имя Иисуса Христа мы молимся, аминь. Посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих.

*ЕВРЕЯМ 1:9* 

Хорошо, добрый и верный раб…войди в радость господина твоего.

МАТФЕЯ 25:21

# 4

# НЕРАЗРУШИМАЯ РАДОСТЬ

# Радость Иисуса Христа



Если пляжный спасатель спасет вас от отлива Атлантического океана, вам будет все равно, является ли он угрюмым и хмурым. Вам будет все равно, какое у него настроение, когда вы на пляже будете обнимать свою семью. Но со спасением Иисуса все совсем по-другому. Иисус спасает нас не для нашей семьи, а для Себя. Если Он хмурый, то и наше спасение будет таким же. А это уже не великое спасение.

Сам Иисус — и все, чем является для нас Бог в Нем, — наша великая награда, ничего более. «Я есмь хлеб жизни...Кто жаждет, иди ко Мне и пей» (Иоанна 6:35; 7:37). Главное в спасении — не прощение наших грехов, а наше общение с Иисусом (1 Коринфянам 1:9). Прощение же убирает с пути все преграды для того, чтобы это общение было возможным. Если общение не приносит удовлетворения, то это не великое спасение. Если Христос хмурый или же просто спокойный, то вечность будет для нас одним долгим-долгим вздохом.

#### Неразрушимая радость

# Видя и наслаждаясь Иисусом Христом

Но слава и благодать Иисуса означают то, что у Него всегда было и будет счастье, которое нельзя разрушить. Оно является Его славой, потому что тот, кто хмурый, не достоин славы. И Его счастье также является благодатью, потому что, оно - самый лучший дар, который Он может нам дать. «Сие сказал Я вам, да радость Моя в вас пребудет и радость ваша будет совершенна» (Иоанна 15:11; см. также 17:13). И не было бы благодатным со стороны Иисуса просто увеличить мою радость до предела и оставить меня без Своей. Моя человеческая способность радоваться очень ограничена. Поэтому Христос предлагает не только Себя в качестве божественного объекта моей радости, но еще и вливает в меня Свою способность радоваться, чтобы я мог наслаждаться Им всей радостью Божьей. Вот что такое слава, вот что такое благодать.

Совсем не славно быть хмурым. Поэтому Христос никогда не был хмурым. Всю вечность Он, как зеркало, отражает Божью бесконечную радость. Премудрость Божья сказала эти слова в Книге Притч 8:30: «Тогда я была при Нем художницею, и была радостию всякий день, веселясь пред лицем Его во все время». Вечный, счастливый Христос, через Которого Отец сотворил все, всегда радовался в присутствии Божьем и был Божьим наслаждением. В два раза больше мы можем прочитать об этом в Новом Завете.

В Послании к Евреям 1:8,9 Бог обращается к Своему Сыну, а не к ангелам, следующими поразительными словами: «Престол Твой, Боже, в век века... Ты возлюбил правду и возненавидел беззако-

ние; посему помазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости более соучастников Твоих». Иисус Христос самый счастливый во всей Вселенной. Его радость больше, чем у всех ангелов на небесах. Он прекрасно отражает бесконечную, святую, неудержимую радость Своего Отца.

И опять в книге Деяния 2:25-28 Петр толкует Псалом 15 по отношению ко Христу: «Видел я пред собою Господа всегда, ибо Он одесную меня, дабы я не поколебался; от того возрадовалось сердце мое, и возвеселился язык мой... Ибо Ты не оставишь души моей в аде и не дашь святому Твоему увидеть тления... Ты исполнишь меня радостью пред лицем Твоим». Воскресший Христос избавит нас от тьмы смерти и будет радоваться всей радостью Божьей. Слава Христа - бесконечная, вечная, неразрушимая радость в присутствии Бога. Но как бесславно быть хмурым, так и несерьезным быть тоже бесславно. Беззаботное веселье торжества в танцевальном зале и безудержная радость в советском ГУЛА-Ге – не одно и то же. Одно банально, а второе победоносно. Одно беззаботно, второе славно. Есть как бы нарисованные улыбки, которые никогда не знали боли. И они не являются признаком хорошего пастора или великого Спасителя. Однако Христос – великий Спаситель.

Поэтому этот Человек неразрушимой радости был «муж скорбей и изведавший болезни» (Исаии 53:3). «Душа Моя скорбит смертельно; побудьте здесь и бодрствуйте со Мною» (Матфея 26:38). Этот «великий Первосвященник» способен сочувствовать нам в наших слабостях, потому что на Его долю выпа-

ли такие же испытания, как и каждому из нас (Евреям 4:14,15). Он плакал с плачущими (Иоанна 11:35) и радовался с радующимися (Луки 10:17,21). Он был голоден (Матфея 4:2), Он утруждался (Иоанна 4:6), Его оставляли (Матфея 26:56), Его предали (Матфея 26:45), Его били (Матфея 27:26), над Ним насмехались (Матфея 27:31) и Его распяли (Матфея 27:35).

Неудержимая радость не значит, что нужно только радоваться. Разрывался ли Он тогда между радостью и скорбью? Может ли бесконечно славная душа беспокоиться? Да, беспокоиться может, но только не разрываться и не разделяться. Христос тогда переживал смешанные чувства, но Он не смутился. В Его душе звучали разные ноты, но потом они слились в единую симфонию. Сложная стратегия битвы, составленная генералом, на какое-то короткое время может позволить врагу одержать маленькие победы, но только для того, чтобы в конце генерал одержал великую победу. Это не признак смущения генерала, хотя некоторые, видя только часть картины, могут так подумать. Но это Его слава. В Тихом океане могут быть тысячи шквалов, но с высоты в сто миль он кажется одной огромной, глубокой, спокойной и великолепной массой воды.

Несмотря на страдания в Гефсиманском саду и на Голгофе, Иисус непрерывно радовался. «Который, вместо предлежащей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия» (Евреям 12:2). Какой же была эта непрерывная радость? Эта радость была вызвана поклонением тех, за кого Он умер, чтобы сделать их радостными в Боге. Хороший пастырь радуется об

одной найденной овце (Матфея 18:13). Насколько же больше о бесчисленной армии искупленных!

Неужели это учит нас тому, как мы должны страдать? Вы когда-нибудь задумывались над тем, что мы должны подражать не только страданиям Господа, но и радости Господа? Павел сказал Фессалоникийцам: «И вы сделались подражателями... Господу, принявши слово при многих скорбях с радостью Духа Святого» (1 Фессалоникийцам 1:6). Именно радость Господа при скорбях наполняла раннюю церковь.

И сейчас в наши дни это призыв для нас. Выберем ли мы страдания ради Христа? Не печаль, а страдания. Примем ли мы Его призыв в Послании к Евреям 13:13: «Итак выйдем к Нему за стан, нося Его поругание»? Ответ на этот вопрос повиснет в воздухе, пока мы не решим, что для нас более желанно: град Бога или град людей. Ответим ли мы: «Ибо не имеем здесь постоянного града, но ищем будущего» (Евреям 13:14)? Или же будем приваживаться к мимолетным наслаждениям Египта (Евреям 11:25,26)?

Для вкусивших радость Иисуса нет ничего более приятного, чем исключительная надежда на то, что они услышат Его последнее слово: «Хорошо, добрый и верный раб... войди в радость господина твоего» (Матфея 25:21). Град Бога — это град радости. И радость эта — неразрушимая радость Христа.

# МОЛИТВА

Отче, для нас великое утешение знать, что Ты и Твой Сын никогда не бываете

несерьезными и никогда – хмурыми. Мы радуемся в истине о том, что Ты можешь быть неразрушимо счастлив и в то же время не огрубеваешь к нашей боли. Мы дивимся тому, что в свете радости Иисуса видна радуга в Его слезах. Мы жаждем, чтобы так было и у нас. Мы хотим быть сильными и непоколебимыми в радости нашей веры. Но мы не хотим забывать скорбь нашего греха и горе других людей. О, Боже, исполни в нас обещание Твоего Сына о том, что Его радость пребудет в нас, и что наша радость будет совершенна. Пусть плод Духа Святого – радость – цветет в нашей жизни. С самого утра радуй нас Своей постоянной любовью, чтобы мы радовались и веселились в Тебе. Разбуди наши спящие души ото сна безразличия. Убери от нас равнодушие сердца. Раздуй пламя славы Твоего имени. Пусть Христос настолько прочно укрепится в наших сердцах Своей неразрушимой радостью, чтобы мы день за днем все больше преобразовывались в Его радостный образ. И пусть мы станем прибежищем и постоянным подкреплением для отчаявшегося, ищущего радости мира, который не знает, что на самом деле он изголодался по славе радости Бога в Иисусе Христе. Во имя Его мы молимся, аминь.

Цветы все, деревья и травы Славу Твою возвещают, И только по Твоему уставу Тучи чернеют и бури веют.

ИССАК УОТТС «Я воспеваю могущественную силу Бога.»

> Кто же это, что и ветер и море повинуются Ему? МАРКА 4:41

5

# «ИЗВЕСТЕН ЕГО ГОЛОС ВОЛНАМ И ВЕТРАМ»

Сила Иисуса Христа



Виюле 1995 года в городе Пенсакола, штат Флорида, мы с моей женой Ноэль и двумя нашими детьми лежали на полу, съежившись, подальше от окон, потому что прямо на нас двигался ураган «Эрин». Одна огромная старая сосна упала и отбила угол нашей спальни. Когда в буре наступило затишье, мы вышли на улицу посмотреть на опустошение. Потом, минут через двадцать, мы снова спрятались от бури, которая сносила дымовые трубы и обрушивала толстенные ветви столетних дубов на автомобили.

Бог гулял по пляжу — Наши ноги и лица не могли вынести песок, который колол и бил их.
Бог вышел на берег — Закачались пальмы, раскидывая ветви Ему под ноги.

Бог вошел в город — Магнолии, сосны и дубы, Которые сто лет тянулись к Богу, Падали на землю перед Ним.

Бог стоял и дышал, в то время как мы – в темной, закрытой кладовке Боялись увидеть Его славу.

Это было разрывающее сердца, наполненное поклонением время перед лицом неистовой, неудержимой силы. Потери были огромными, хотя это было ничто по сравнению с ураганом «Митч» в Гондурасе в 1998 году. Он унес жизни 10 тысяч людей, и в свою очередь, был незначительным, по сравнению с циклоном в Бангладеш 3 апреля 1991 года, когда погибла 131 тысяча человек, а девять миллионов человек остались без крыши над головой. Под обломками крушащего ветра у вас есть только два варианта: поклоняться или проклинать.

Именно ветер убил десять детей Иова. «И вот, большой ветер пришел от пустыни, и охватил четыре угла дома, и дом упал на отроков, и они умерли» (Иов 1:19). А когда к этому добавилась еще и проказа, жена Иова сказала: «Похули Бога и умри» (Иов 2:9). Но ответ Иова на смерть его детей был другим: «Тогда Иов встал, и разорвал верхнюю одежду свою, остриг голову свою, и пал на землю, и поклонился. И сказал... Господь дал, Господь и взял; да будет имя Господне благословенно!» (Иов 1:20,21). А когда к его горю добавилась проказа, он сказал своей жене: «Неужели мы добро будем принимать от Бога, а бедствия нет?» (Иов 2:10, перевод автора).

И то, и другое, а не только одно, является работой рук Божьих и основанием для поклонения. Дальше в Книге Иова Елиуй четко говорит: «От юга приходит буря... и облака сыплют свет Его. И они направляются по намерениям Его, чтоб исполнить то, что Он повелит им на лице обитаемой земли. Он повелевает им идти или для наказания, или в благоволение... Стой и разумевай чудные дела Божии» (Иов 37:9-14).

В Псалме 28 Давид рассуждает и радуется такому чуду, как гроза. «Бог славы возгремел... Глас ГОСПОДА величествен. Глас ГОСПОДА сокрушает кедры... Глас ГОСПОДА... обнажает леса; и во храме Его все возвещает о Его славе» (Псалом 28:3-5, 9).

Именно слава Бога обнажает свое всемогущее оружие в ветре и грозе. «Велик Господь... Господь творит все, что хочет, на небесах и на земле... Творит молнии при дожде, изводит ветер из хранилищ Своих» (Псалом 134:5-7). «Хвалите Господа от земли, великие рыбы и все бездны, огонь и град, снег и туман, бурный ветер, исполняющий слово Его» (Псалом 148:7,8). У Исаака Уоттса были ноги на земле, а голова в небесах, когда он писал: «И только по Твоему уставу тучи чернеют и бури веют».

Поэтому неудивительно, что когда Иисус пришел на землю, вся природа преклонялась перед Его владычеством. Он повелевал ветру, и тот слушался. Видя это, ученики изумились, а потом поклонились. «И поднялась великая буря; волны били в лодку... И встав Он (Иисус) запретил ветру и сказал морю: умолкни, перестань. И ветер утих, и сделалась великая тишина... (Ученики) убоялись страхом ве-

ликим и говорили между собою: кто же это, что и ветер и море повинуются Ему?» (Марка 4:37-41).

Вода повиновалась Иисусу и приобретала разные формы. Когда Он повелел, она стала твердой под Его ногами, и Он прошел по ней. Когда ученики увидели это, они «поклонились Ему и сказали: истинно Ты Сын Божий» (Матфея 14:33). В другой раз, когда Он повелел воде, она стала вином на свадьбе в Кане Галилейской. Об этом Иоанн говорит, что Он «явил славу Свою; и уверовали в Него ученики Его» (Иоанна 2:11). Ветер и вода делают то, что говорит им Господь Иисус. Застыть. Потяжелеть. Стать вином. Законы природы были сотворены Христом и меняются по Его приказу.

Все было не только сотворено Христом (Иоанна 1:3; Колоссянам 1:16; Евреям 1:2), но и по Его воле Его законы поддерживались во всей Вселенной. «Сей... держа все словом силы Своей» (Евреям 1:3). «И все Им стоит» (Колоссянам 1:17). Иисус Христос сначала определяет реальность, а потом каждую секунду придает ей форму.

Беды, заболевания, рыба, еда, смоковницы. Куда ни взгляни, Христос единственный хозяин любой материальной субстанции. Словом Он повелевает мертвым ожить: «Лазарь! Иди вон» (Иоанна 11:43). «Юноша! Тебе говорю, встань» (Луки 7:14). «Талифа-куми», что значит: «девица... встань» (Марка 5:41). Он запретил горячке, и она оставила тещу Петра (Луки 4:39). Он запланировал, что рыба проглотит монету, а потом попадется на уду Петру (Матфея 17:27). Он взял пять хлебов и накормил пять тысяч мужчин (Матфея 14:19-21). И по Его проклятию засохла смоковница (Марка 11:21).

Теперь у нас есть выбор: поклоняться или проклинать. Возле могилы Лазаря собралась группа людей, аргументы которых были правильными, а сердца — нет. Они сказали: «Не мог ли Сей, отверзший очи слепому, сделать, чтобы и этот не умер? (Иоанна 11:37). Ответ на этот вопрос: «Да». Иисус откладывал Свой приход к Лазарю, чтобы дать Своему другу умереть. Он подождал два дня, а потом сказал: «Лазарь умер; и радуюсь за вас, что Меня не было там, дабы вы уверовали» (Иоанна 11:14,15). Да, Он мог бы его спасти, так же как мог спасти детей Иова и еще десять тысяч людей в Гондурасе и Гватемале, повелев урагану «Митч» повернуть на море, как Он сделал это в Галилее.

Будем мы поклоняться или проклинать Того, Кто правит миром? Будут ли грешники диктовать, кто должен жить, а кто умереть? Или же нам вместе с Анной следует сказать: «Господь умерщвляет и оживляет, низводит в преисподнюю (в могилу) и возводит» (1 Царств 2:6)? И нам следует с пеплом на головах поклониться вместе с Иовом: «Да будет имя Господне благословенно» (Иов 1:21)? Научимся ли мы от Иакова, что во всем этом есть хороший конец: «Вы слышали о терпении Иова и видели конец оного от Господа, ибо Господь весьма милосерд и сострадателен» (Иакова 5:11)? Неужели нам следует теперь прятаться от ветра и не стоять на волнах скорби и не петь вместе с Катариной фон Шлегель:

Спокойна будь, душа моя! Господь все будущее возьмет на Себя, Ибо все прошлое в Его руках;

Твоя надежда и уверенность будут твердо стоять;

Известен Его голос волнам и ветрам, Все скрытое когда-нибудь откроется нам.

Спокойна будь, душа моя! Известен Его голос волнам и ветрам, Ведь голос тот правил ими веками. «СПОКОЙНА БУДЬ, ДУША МОЯ»

# МОЛИТВА

О, Господи, в мире так много страданий, а боль так велика! Будь милостив и пробуди души миллионов страждущих к надежде на утешение сейчас и непревзойденную радость в веке грядущем. Пошли Свою Церковь, о Боже, с утешением и словом благовестия о том, что есть прощение грехов через веру в Христа, и что никакие страдания здесь не сравнятся с той славой, которая будет явлена детям Божьим. Защити Свою Церковь, Отче, от жестоких мыслей о бедствиях, которые лишают всего миллионы беспомощных, и защити ее также от запугивания такими критиками, как жена Иова, которая не может довериться мудрости, силе и благости Христа среди непостижимого горя. О, помоги нашему неверию. Приклони наши сердца к Твоему Слову и к его обетованиям о том, что Ты «совершаешь все по изволению воли Своей» и что «никто

не может отменить Твое определение», и что Ты все делаешь на благо и действуешь такими путями, о которых мы не можем даже помышлять.

Господи, дай нам мир и не позволяй нам роптать и жаловаться. Дай нам кроткие и покорные Твоей могущественной руке сердца. Научи нас ждать и во всем видеть Твои конечные и святые замыслы. Пусть мы «хвалимся надеждой», даже когда обстоятельства заставляют нас плакать. Открой очи наших сердец и дай нам видеть величие Твоего наследия во Христе. Дай нам с милостью, нежными руками прикасаться к несчастьям этого мира. Во имя Иисуса мы молимся, аминь.

Господи! Ты все знаешь.

ИОАННА 21:17

Теперь сказываю вам, прежде нежели то сбылось, дабы, когда сбудется, вы поверили, что это Я.

ИОАННА 13:19

6

# «И ВОТ, ЗДЕСЬ БОЛЬШЕ СОЛОМОНА»

Мудрость Иисуса Христа



М ногие, кто хотел заставить Иисуса замолчать, в конце говорили: «Никогда человек не говорил так, как Этот Человек» (Иоанна 7:46). Первая причина этого — ни с чем не сравнимая премудрость и познания Иисуса.

Царица Савская была так ошеломлена премудростью и познаниями Соломона, что когда она увидела весь его дом и услышала ответы на ее вопросы, «не могла более удержаться» (З Царств 10:5), у нее дух захватило. Что же тогда значат слова Иисуса: «Царица Южная восстанет на суд с родом сим и осудит его, ибо она приходила от пределов земли послушать мудрости Соломоновой; и вот, здесь больше Соломона» (Матфея 12:42)?

Даже самый мудрый из всех царей не говорил так, как Этот Человек, Который вошел в историю, не имея Себе равных в мудрости и познании. На эту

тему с Иисусом хотели поговорить мудрецы Его времени. Но когда пришло время, и Он был готов, Он сказал решающую фразу, которая раз и навсегда внесла ясность. «Итак, если Давид называет Его Господом, как же Он сын ему?» (Матфея 22:45). «И никто не мог отвечать Ему ни слова; и с того дня никто уже не смел спрашивать Его» (Матфея 22:46). Его познания и премудрость сделали Его хозяином любой ситуации. Первая причина, по которой уже можно восхищаться и доверять Иисусу больше всех людей на свете, это Его неповторимые познания и премудрость.

Он досконально знает каждого человека, знает наши сердца и наши мысли. Иоанн с восхищением отдал дань Его бесконечному познанию, когда сказал, что Иисус не вверял Себя людям, потому что: «знал всех, и не имел нужды, чтобы кто засвидетельствовал о человеке; ибо Сам знал, что в человеке» (Иоанна 2:24,25). Он знает все наши помышления еще до того, как мы их подумаем. Он видит то, что больше никто не может видеть. Ничто не скроется от Его взгляда. «Иисус же, видя помышления их, сказал: для чего вы мыслите худое в сердцах ваших?» (Матфея 9:4). Поэтому у ранней церкви было такое исповедание: «Ты, Господи, Сердцеведец всех» (Деяния 1:24).

Нет никого, кто мог бы сбить с толку Иисуса. Любую мысль и действие Он понимает. Он знает их начало и конец. Самый тяжелый психический больной и самый трудный для понимания гений открыты и оголены для Его понимания. Он понимает любой ход мысли.

Иисус знает нас не только такими, какие мы сегодня, но Он также знает, о чем мы подумаем, и что мы сделаем завтра. Он знает все, что с нами случится. В Евангелии от Иоанна этому придается большое значение, потому что Иоанн считает это частью божественного величия Иисуса. «Иисус же, зная все, что с Ним будет» (Иоанна 18:4). С помощью Своих познаний Он предсказал то, что будут делать его друзья и враги. «Ибо Иисус от начала знал, кто суть неверующие, и кто предаст Его» (Иоанна 6:64). «А сейчас говорю вам это, — сказал Иисус, — прежде, чем это случится, чтобы когда случится, вы поверили, что Я есмь» (Иоанна 13:19, перевод автора).

Иными словами, причина, почему Он предсказал это: чтобы мы поверили, что «Он есть». Есть кто? Божественный Сын Божий. «Я есмь» — это имя Бога в книге Исход 3:14 и обозначение Его божественности в Книге Исаии 43:10. Скорее всего, именно так понимал это Иисус, когда с уверенностью сказал такие слова: «Истинно, истинно говорю вам: прежде нежели был Авраам, Я есмь» (Иоанна 8:58). Иисус хочет, чтобы мы поверили, что Он Бог. Поэтому Он говорит: «Вот, Я наперед сказал вам» (Матфея 24:25). Его предвидение является неотъемлемой частью Его божественности.

Огромные познания Иисуса — крепкое основание для веры в Его божественное происхождение. Поэтому ученики сказали: «Теперь видим, что Ты знаешь все и не имеешь нужды, чтобы кто спрашивал Тебя; посему веруем, что Ты от Бога исшел» (Иоанна 16:30). Под конец Своего пребывания на земле Иисус три раза спросил у Петра: «Симон Ионин, любишь ли

ты Меня? Петр опечалился, что в третий раз спросил его: «Любишь ли Меня?», и сказал Ему: Господи! Ты все знаешь; Ты знаешь, что я люблю Тебя» (Иоанна 21:17). Петр не пришел к выводу о том, что Иисус знает все, на основании того, что Иисус знал его сердце, а скорее он понял, что Иисус знает его сердце, осознавая Его всеведение. «Ты все знаешь» — главное и безусловное утверждение Евангелия от Иоанна. Иисус знает все, что есть, и все, что будет.

Кажется что слова в Евангелии от Матфея 24:36 противоречат этому утверждению: Иисус говорит о втором пришествии: «О дне же том и часе никто не знает, ни Ангелы небесные, а только Отец Мой один». Мое мнение таково, что по Своей человеческой природе, а не божественной, Иисус не знал времени второго пришествия. Но как две природы Христа, человеческая и божественная, соединились в одной Личности, остается одной из самых больших загадок вселенной.

Самое великолепное, что можно сказать о познании Иисуса, это то что Он досконально знает Бога. Он досконально знает Бога, потому что Он Бог. Мы знаем Бога частично и недосконально. А Иисус знает Его как никто другой. Он знает Его так, как всеведущий человек знает себя. «Все предано Мне Отцем Моим, и никто не знает Сына, кроме Отца; и Отца не знает никто, кроме Сына, и кому Сын хочет открыть» (Матфея 11:27). Никто кроме Иисуса не знает Отца непосредственно, полностью и совершенно. Наше познание Отца всецело зависит от милостивого откровения Иисуса; наше познание вторично и частично и из-за греха несовершенно.

Нельзя сказать ничего более великого о познании Иисуса, как то, что Он досконально знает Бога. Вся реальность без Бога ограничена по сравнению с бесконечной реальностью, которая есть Бог. То, что Бог сотворил, является таким элементарным по сравнению со сложностью и глубиной Творца. Все науки на поверхности сотворенной Богом Вселенной ничтожны по сравнению с исчерпывающими познаниями Христа о Вселенной. И даже эти познания о сотворенной Богом Вселенной – капля в море по сравнению с океаном познания Иисуса о том, что Он Сам Бог. В то время как Вселенная имеет свой конец, Бог бесконечен. Полное знание бесконечного является безграничным знанием, поэтому познать Бога так, как Иисус Его знает, означает иметь безграничное познание.

Поэтому давайте преклонимся и прославим Иисуса Христа. Даже если мы ошеломлены ученостью людей и достижениями науки, давайте не будем глупо ошибаться, восхваляя их и игнорируя Иисуса, у которого всеведение, как гром по сравнению с «писком» успеха человека. Только Иисус достоин нашего самого большого восхищения. Только Иисус достоин нашего доверия. Он может открыть нам Отца (Матфея 11:27), Он может дать нам премудрость, которой не возмогут противоречить (Луки 21:15). Он знает, как сделать так, чтобы все сложилось нам во благо (Римлянам 8:28). Любое Его суждение истинно (Иоанна 8:16). Он безошибочно и истинно пути Божьему учит (Матфея 22:16). Доверьтесь ему. Восхищайтесь Им. Идите за Ним. Потому что «в (Нем) сокрыты все сокровища премудрости и ведения» (Колоссянам 2:3).

# МОЛИТВА

Отче, мы вместе с псалмопевцем говорим, что дивно для нас ведение Твое, - высоко, не можем постигнуть его. Мы трепещем перед Твоим бесконечным познанием и премудростью. У нас есть множество вопросов. А у Тебя ответы на эти вопросы. Для Тебя нет тайн. Нет фактов, которые Ты бы не знал, нет проблем, которые Ты не можешь решить, нет явлений, которые Ты не можешь объяснить, нет лживости, которую Ты не можешь увидеть. О, пусть мы увидим и почувствуем, что Твой всезнающий ум вместе с Твоей силой и милостью делает Тебя достойным доверия во всем. В Твоем совете все учтено, включая прошлое и будущее. Твои благие намерения никогда не будут прерваны непредвиденными обстоятельствами. Мы можем рассчитывать на Тебя. И так как мы это уже делаем, Отче, просим тебя, поделись с нами Своей великой премудростью и великим познанием, чтобы мы жили и любили и в конце умерли так, чтобы это принесло жизнь другим, порадовало наши души и почтило Тебя. Уста премудрых – это источник жизни, а иначе, как мы сможем дать жизнь умирающим. Дай нам столько Твоей премудрости, сколько мы сможем нести. Во имя Иисуса, аминь.

Славная нищета плохой репутации

7

# СЛАВНАЯ НИЩЕТА ПЛОХОЙ РЕПУТАЦИИ

Осквернение Иисуса Христа

†

Если «доброе имя лучше большого богатства» (Притчи 22:1), то Иисус был вдвойне бедным. Он не только «уничижал Себя Самого», отказавшись от славных небесных богатств (Филиппийцам 2:7,8) для того, чтобы жить среди нас, как Тот, Который «не имеет, где приклонить голову» (Луки 9:58), но и на Его репутации появлялось все больше и больше пятен. Клевета на Него не ослабевала. Сплетни оставались безответными. Искаженность истины загоняла в тупик. И в заключение, «хорошее имя» самого великого человека было разрушено в Иерусалиме. Толпы людей, которые приветствовали Его как царя, распяли Его, как преступника.

Но какая искусная ложь таится за каждым из скандалов, связанных с Иисусом! Одна только клевета, которую пришлось пережить нашему Царю, чего стоит.

Доброе имя лучше большого богатства.

ПРИТЧИ 22:1

«Вот человек, который любит есть и пить вино,

друг мытарям и грешникам».

*МАТФЕЯ* 11:19

Все началось с Его рождения. Скандал был неизбежен, и Бог знал это. Мать Иисуса забеременела еще до свадьбы. Отцом был не Иосиф. И Матфей говорит: «Будучи праведен и не желая огласить Ее, хотел тайно отпустить Ее» (Матфея 1:19). Но не таким был Божий план. Исключение позора не входило в Его планы.

Нам не известно, что пережила Мария. Но мы знаем, что пережил Иисус. У Его врагов всегда был козырь, который они могли бросить на стол, если сила истины поворачивалась против них. В 8-й главе Евангелия от Иоанна Иисус раскрывает их двуличность и рабство греху и даже намекает на то, что их отец дьявол. Когда Иисус сказал: «Вы делаете дела отца вашего. На это сказали Ему: мы не от любодеяния рождены; одного Отца имеем, Бога» (стих 41). Обвинение было ясно, как свет: они называли Иисуса внебрачным ребенком. Даже в третьем столетии Ориген все еще отвечал на эту клевету в письмах Цельсию.

Но какая все-таки честь скрыта за этим оскорблением! Да, Мария забеременела до замужества. Да, отцом был не Иосиф. Но Иисус не был незаконнорожденным. Есть другая правда: «Ангел сказал Ей (Марии) в ответ: Дух Святой найдет на тебя, и сила Всевышнего осенит Тебя; посему и рождаемое Святое наречется Сыном Божиим» (Луки 1:35). Таких рождений больше никогда не было, потому что есть только один Сын Божий. Один непорочный человек, один Богочеловек. Один совершенный Агнец, который должен был понести грехи всего мира. О, какая великолепная истина спрятана за ложью врагов Иисуса.

Когда кто-то ненавидит ваше дело, он будет злословить все ваши планы и дела, основанные на любви, даже если эти слова прямо противоположны истине. Иисус удивлялся такому отношению в людском роду: «Но кому уподоблю род сей? Он подобен детям, которые сидят на улице» (Матфея 11:16). Они не будут плясать под свирель и не будут рыдать под печальные песни. Для них музыка истины всегда неправа. Иоанн Креститель был печальной песней, Иисус — флейтой. И этот род ни одного из них не услышал. Что нужно было сделать, чтобы эти двое замолчали? Злословить.

«Ибо пришел Иоанн, ни ест, ни пьет; и говорят: «в нем бес». Пришел Сын Человеческий, ест и пьет; и говорят: «вот человек, который любит есть и пить вино, друг мытарям и грешникам» (Матфея 11:18,19). Сначала истина пришла одетая в верблюжью кожу, ела акриды, жила в пустыне, называла царей прелюбодеями, не творила чудес и умерла изза танцовщицы.

Такую истину не приняли. Поэтому истина пришла во второй раз и стала общительной, ходила на праздники, делала прекрасное вино и позволила проститутке омыть себе ноги. Но ее тоже не приняли.

И значило это то, что не форма истины была камнем преткновения, а сама истина. Поэтому единственным спасением для врагов истины было искажение истины и полуправда. Иисус любит есть и пить вино, поэтому Он ест с мытарями и грешниками. Но за уродством клеветы таится слава сострадания. Почему Он ел с мытарями и грешниками? Он Сам ответил на этот вопрос: «Не здоровые имеют нужду во

враче, но больные; Я пришел призвать не праведников, а грешников к покаянию» (Луки 5:31,32). Хотя они обвиняли Его в пьянстве и обжорстве, Он был богат милостью. Иисус принес в жертву Свое доброе имя, чтобы быть вместе с грешниками и спасти их.

Потом повсюду разошлась слава о Его силе освобождать людей от демонов. Как можно разрушить эту добродетель? Неопровержимо то, что Иисус освобождал людей от дьявольской власти. Это факт. Но ненависть к истине нелегко угасить фактами. Факты просто определяют форму лжи: «Он изгоняет бесов силою князя бесовского» (Матфея 9:34). «Ты Самарянин и бес в Тебе» (Иоанна 8:48). «Он одержим бесом и безумствует; что слушаете Ero?» (Иоанна 10:20). Это было лучшее, что они могли сказать: сатана изгоняет сатану. Но какую истину сказал Господь в ответ на эту клевету! «Всякий город или дом, разделившийся сам в себе, не устоит» (Матфея 12:25). Получается, что даже клевета благая весть. Но истина лучше: «Достигло до вас Царствие Божие... как может кто войти в дом сильного и расхитить вещи его, если прежде не свяжет сильного? И тогда расхитит дом его» (Матфея 12:28,29). За поношениями Христа кроется провозглашение Царства Божьего. «Сильный человек» был связан человеком безгранично сильным, его вещи были похищены и узники выпущены на волю.

В этом случае бесы знают больше, чем фарисеи: «Был человек, одержимый духом нечистым, и вскричал: оставь, что Тебе до нас, Иисус Назарянин?.. Знаю Тебя, кто Ты, Святый Божий» (Марка 1:23,24). Иисус не изгоняет бесов силою князя бе-

совского. Он властвует над бесами как Святый Божий.

Но клевета продолжалась и дальше. «Не от Бога этот Человек, потому что не хранит субботы» (Иоанна 9:16). «Человек Тот грешник» (Иоанна 9:24). «Он вышел из себя» (Марка 3:21). «Других спасал, а Себя Самого не может спасти» (Матфея 27:42). «Мы слышали, как Он говорил: «Я разрушу храм сей рукотворенный» (Марка 14:58). Но в любом случае «оправдана премудрость чадами ее» (Матфея 11:19). «Если бы Он не был от Бога, не мог бы творить ничего» (Иоанна 9:33). «Никто не отнимает ее (Мою жизнь) у Меня, но Я Сам отдаю ее: имею власть отдать ее и власть имею опять принять ее» (Иоанна 10:18).

В конечном счете, единственное доброе имя, которое имеет значение, это не то, что о нас думают другие люди, а то, что думает о нас Бог. Последняя клевета была произнесена, когда Иисус взошел на крест. «Пусть теперь избавит Его, если Он угоден Ему» (Матфея 27:43). Если? В этом нет сомнения. «Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение» (Матфея 3:17). Это единственное доброе имя, которое, в конечном счете, имеет значение. Вот настоящее богатство. Вот слава Христа.

# МОЛИТВА

Небесный Отче, Ты единственный, Чье мнение имеет значение в конечном итоге. Мнения людей могут обременить или наполнить радостью наши дни. Но, в конеч-

ном счете, они не имеют никакого значения. Возможно, сейчас доброе имя среди людей лучше, чем великие богатства. Но ни имя, ни богатства не переживут огня Твоего суда. Единственное, что будет иметь значение, это истина. Никакие деньги, никакие мнения людей. Этому мы научились от Твоего Сына, Иисуса. О, как же мы ценим Его непоколебимое безразличие к одобрению другими людьми. Мы прославляем Тебя за то, что Он, как с «полярной звезды» Своей жизни, не сводил с Тебя Свой взгляд. Слова людей не могли поколебать Его. Стрелка Его компаса всегда указывала на Тебя. Мы очень сожалеем, что люди с такой же грешной натурой, как и у нас, так плохо о Нем говорили. Мы видим свою развращенность в их словах. Прости нам, если мы хоть немного говорили плохо о Сыне Божьем или не говорили ничего. Наполни наш разум и уста, о Боже, истиной Христовой, чтобы мы говорили о Нем только хорошо. Упаси нас от того, чтобы мы еще больше усиливали лавину ошибочных мнений об Иисусе. Пусть наши уста будут с горы возвещать о том, что Иисус есть Христос, Сын Божий. Плоть и кровь не учит нас этому; мы знаем это от Тебя, Отче Небесный. Говори, Боже, через Твое написанное Слово с силой, которая раскалывает камень, и дай нам везде видеть истину

Иисуса. Подчини Ему наши увлечения. Пусть отношение к Господу через наши слова меняется к лучшему. Пусть Твой Сын будет прославлен во всем, что мы говорим! Во имя Его мы молимся, аминь.

Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал. 1 ПЕТРА 2:23

Но Господу угодно было поразить Его, и Он предал Его мучению. ИСАИЯ 53:10 8

# НИ С ЧЕМ НЕ СРАВНИМЫЕ СТРАДАНИЯ

Муки Иисуса Христа



Страдания Сына Божьего ни с чем не сравнимы. Никто никогда не страдал так, как этот Человек. Всю вечность мы будем думать о том, как был убит Сын Божий, и петь: «Достоин Агнец закланный» (Откровение 5:12).

Граф Зинзендорф (1700-1760) и моравские братья развили теорию, основанную на ранах и крови Иисуса, которая, по мнению некоторых, слишком много уделяла внимания «пяти ранам» Христа. Но сегодня нам не грозит опасность чрезмерного увлечения муками Иисуса, поэтому поклоняйтесь со мной величию страданий Христовых.

Он заслужил страдания меньше всех, а страдал больше всех. Печать Бога на Его безупречной жизни содержит слова: «Искушен во всем, кроме греха» (Евреям 4:15). Единственный Человек в истории, который не заслужил страданий, страдал больше

всех. «Он не сделал никакого греха, и не было лести в устах его» (1 Петра 2:22). Никакая боль не могла быть наказанием за Его грех. Он был безгрешен.

Поэтому Он имел больше, чем кто-либо другой прав отомстить за Свои страдания, но Он меньше всех ими воспользовался. У Него была огромная сила, и Он мог отомстить в любой момент страданий. «Или думаешь, что Я не могу теперь умолить Отца Моего, и Он представит Мне более, нежели двенадцать легионов Ангелов?» (Матфея 26:53). Но Он этого не сделал. В то время как чувство справедливости во всей вселенной кричало: «Несправедливо!», Иисус молчал. «И не отвечал ему (Пилату) ни на одно слово» (Матфея 27:14). Также Он не отвечал на несправедливые насмешки: «Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал» (1 Петра 2:23). Он не защищался в ответ на вопросы Ирода: «Но Он ничего не отвечал ему» (Луки 23:9). Каждый, кроме Иисуса, претерпев такую несправедливость, отомстил бы.

И не потому, что муки были терпимыми. Если бы нас заставили хотя бы смотреть на них, мы, наверное, потеряли бы сознание. В саду «был пот Его, как капли крови, падающие на землю» (Луки 22:44). Посреди ночи, перед первосвященником они «плевали Ему в лице и заушали Его; другие же ударяли Его по ланитам» (Матфея 26:67). Перед правителем они били Его (Матфея 27:26). Примерно в 300-м году нашей эры Евсевий Кесарийский описал бичевание христиан: «Их так сильно хлестали одновременно несколькими бичами, что доходили до глубоко расположенных вен и артерий; углубления

были настолько велики, что взору открывались внутренности их тел: кишки и внутренние органы».

Он мучился, а солдаты издевались над Ним. Глумясь над Ним, они одели Его в королевскую мантию. Они «начали плевать на Него и, закрывая Емулице, ударять Его и говорить Ему: прореки. И слуги били Его по ланитам» (Марка 14:65). Ему на голову возложили терновый венец и, ударяя, прижимали его, чтобы причинить Иисусу больше боли. «И били Его по голове тростью, и плевали на Него и, становясь на колени, кланялись Ему» (Марка 15:19). Они довели Его до такого состояния, что Он не был способен нести Свой крест (Матфея 27:32).

Муки и стыд продолжались. Его раздели. Его ладони и ступни гвоздями прибили ко кресту (Деяния 2:23; Псалом 21:17). Насмешки того ужасного утра не ослабевали. «Радуйся, Царь Иудейский!» «Разрушающий храм и в три дня Созидающий! Спаси Себя Самого; если Ты Сын Божий, сойди с креста» (Матфея 27:29, 40). Даже один из злодеев «злословил Его» (Луки 23:39).

Это была страшная смерть. В «Международной стандартной библейской энциклопедии» говорится: «Раны напухали из-за грубых гвоздей, а разорванные и оборванные сухожилия и нервные окончания причиняли мучительную боль. Артерии головы и желудка переполнялись кровью, что приводило к ужасной, пульсирующей головной боли... Жертва распятия в буквальном смысле переживала тысячу смертей... Страдания были такими ужасающими, что иногда даже среди мучительных болей, причиняемых войной, такая смерть вызывала жалость».

Вот через что прошел «друг грешников». Тогда возле Него не было братьев, Он был оставлен всеми. Иуда предал Его поцелуем (Луки 22:48). Петр три раза от Него отрекся (Матфея 26:75). «Все ученики, оставивши Его, бежали» (Матфея 26:56). И в самый темный час в истории мира Бог-Отец поразил Своего собственного Сына нашим, человеческим наказанием. «А мы думали, что Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом» (Исаии 53:4). Единственный Человек, Который действительно знал Бога (Матфея 11:27), кричал: «Боже Мой! Боже Мой! Для чего Ты Меня оставил?» (Матфея 27:46).

Никогда ни до, ни после этого не было таких страданий, потому что как бы жестоко это ни звучало, но страдания эти были запланированы. Они были спланированы Богом-Отцом и исполнены Богом-Сыном. «Но Господу было угодно поразить Его, и Он предал Его мучению» (Исаии 53:10). Иисус был «по определенному совету и предведению Божию преданный» (Деяния 2:23). Ирод, Пилат, солдаты, иудеи делали с Иисусом то «чему быть предопределила рука Твоя» (Деяния 4:28). Страдания Иисуса в подробностях были описаны в Священном Писании. «Иисус, зная, что уже все совершилось, да сбудется Писание, говорит: жажду» (Иоанна 19:28).

Эти страдания были не только запланированы. Они свершились и благодаря послушанию, с которым Иисус понес на Себе всю боль. Он выбрал ее – «быв послушным даже до смерти, и смерти крестной» (Филиппийцам 2:8). А Его послушание подкреплялось верой в Его Отца. «Страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному» (1 Петра 2:23). «Отче! В руки Твои предаю дух Мой» (Луки 23:46).

В этой вере «Он восхотел идти в Иерусалим» (Луки 9:51). Зачем? «Потому что не бывает, чтобы пророк погиб вне Иерусалима» (Луки 13:33). Он восхотел умереть. «И что Мне сказать? Отче! Избавь Меня от часа сего! Но на сей час Я и пришел» (Иоанна 12:27). Он жил для того, чтобы умереть.

Поэтому страдания и слабость Иисуса были делом Его полновластной силы. «Никто не отнимает ее (жизнь) у Меня, но Я Сам отдаю ее» (Иоанна 10:18). Он Сам решил участвовать в осуществлении плана Отца, состоявшем в Его страданиях и смерти.

В чем конкретно выражался этот план? Умереть вместо нас, чтобы мы могли жить. «Ибо и Сын Человеческий... пришел... чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих» (Марка 10:45). «Он грехи наши Сам вознес Телом Своим на древо» (1 Петра 2:24). «И Господь возложил на Него грехи всех нас» (Исаии 53:6).

А какая у всего этого цель? «Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за друзей своих» (Иоанна 15:13). И зачем это? Какие цели преследует любовь? Две великие цели были достигнуты страданиями Христа, которые, по большому счету, являются одной целью. Во-первых, «Христос, чтобы привести нас к Богу, однажды пострадал за грехи наши, праведник за неправедных» (1 Петра 3:18). Страдания Иисуса привели нас к Богу, Который есть полнота радостей и блаженство вовек. Вовторых, в смертный час Отец и Сын были прославлены. «Ныне прославился Сын Человеческий, и Бог прославился в Нем» (Иоанна 13:31). Наша радость в наслаждении Богом и Его слава в нашем спасении —

одно целое. Это и есть слава ни с чем не сравнимых страданий Христа.

#### МОЛИТВА

Отче, что нам сказать? Мы чувствуем себя недостойными невыразимых страданий Христа. Нам очень жаль. Именно из-за нашего греха это произошло. Именно мы били Его, плевали на Него и издевались над Ним. Отче, мы так сильно сожалеем. Мы кланяемся до земли и закрываем рты наших маленьких, темных, мелких, греховных душ. Отче, прикоснись к нам свежей верой, чтобы мы смогли поверить в невероятное. Боль Христа, которая приводит нас в отчаяние, и есть наше спасение. Открой наши испуганные сердца, чтобы принять Евангелие. Воскреси мертвые уголки нашего сердца, которые не могут чувствовать то, что нужно чувствовать, - что нас любят самой глубокой, самой сильной, самой чистой любовью во всей вселенной. О, даруй нам силу постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота любви Христа, которая превосходит разумение, дабы нам исполниться всею полнотою Божьею. Борись за нас, Боже, чтобы мы не были немыми, слепыми и безрассудными и не предались тщеславию и пустым увлечениям. Жизнь слишком коротка, слишком драгоценна, слишком тяжела, чтобы тратить ее на «мыльные пузыри» этого мира, которые потом все равно лопаются. Небеса так велики, ад так ужасен, вечность так длинна, что нам следует постоянно присутствовать на крыльце вечности. О Боже, открой наши глаза, чтобы мы увидели все значение страданий Христа и поняли, какое отношение они имеют ко греху и к святости, к надежде и небесам. Нас пугает наша склонность к мелочному. Пробуждай нас к осознанию важности славы, славы ни с чем не сравнимых страданий Христа. Мы молимся во Его великое и прекрасное имя, аминь.

Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал.

1 ПЕТРА 2:23

Но Господу угодно было поразить Его, и Он предал Его мучению.

ИСАИЯ 53:10

9

## СЛАВА СПАСЕНИЯ ГРЕШНИКОВ, А НЕ УНИЧТОЖЕНИЯ САТАНЫ

Спасающая жертва Иисуса Христа



Слава Христа проявляется в Его абсолютном праве и власти уничтожить и лишить силы сатану и всех бесов. Но Он воздерживается от того, чтобы полностью уничтожить и лишить всех их силы, чтобы еще ярче проявить Свою высшую красоту и ценность. Если бы Христос сейчас уничтожил всех бесов (что Он вполне может сделать), Его абсолютная сила проявилась бы славным образом, но Его наивысшая красота и ценность не светили бы так ярко, как тогда, когда люди сами отрекутся от слов сатаны и насладятся великой славой Христа.

Дьявол и его ангелы неискупимы. Иисус подразумевает это, когда говорит: «Огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его» (Матфея 25:41). А Иуда подтверждает это в своем послании, когда го-

ворит, что падших ангелов «соблюдают в вечных узах, под мраком, на суд великого дня» (стих 6). Поэтому Христос пока воздерживается от суда над ними не для того, чтобы дать им возможность покаяться и спастись.

Так почему бы просто всех их не уничтожить или, по крайней мере, не парализовать их губительное влияние? Уж не потому ли, что у них есть свобода воли (в смысле право на окончательное самоопределение), и Христос не может их остановить? Нет. Слишком много мест в Писании показывает право и власть Христа обуздать и уничтожить сатану и его демонов, например: 1) «Он (Христос) и духам нечистым повелевает со властью, и они повинуются Ему» (Марка 1:27). 2) Если сатана делает что-то по своей воле, то это только с позволения Бога: «Симон! Симон! Се, сатана просил, чтобы сеять вас как пшеницу; но Я молился о тебе, чтобы не оскудела вера твоя» (Луки 22:31,32). 3) Несмотря на то, что «жало в плоть» Павла – это «ангел сатаны», Христос заставляет его способствовать покорности Павла и являть власть Самого Христа (2 Коринфянам 12:7-10). 4) В конечном итоге Бог скует сатану на тысячу лет, а потом, наконец-то, бросит его в озеро огненное (Откровение 20:2,10). Поэтому решение оставить сатану в мире было принято не потому, что Христос не имеет права или власти уничтожить его. Какова же в таком случае причина?

У Христа, наверное, есть очень веские причины для существования сатаны, потому что хоть у Него и есть право и власть уничтожить его прямо сейчас, Он побеждает сатану постепенно и поэтапно ценой

собственной жизни. «Для сего-то и явился Сын Божий, чтобы разрушить дела диавола» (1 Иоанна 3:8). Но как Он это сделал? В Послании к Евреям 2:14 есть один ответ: «То и Он также воспринял оные (плоть и кровь), чтобы смертью лишить силы имеющего державу смерти, то есть, диавола». Иными словами, Христос стал человеком, чтобы умереть и таким образом «лишить силы» дьявола.

Это значит, что победа Христа над дьяволом, это нечто большее, чем просто освободить мир от смертельного влияния сатаны. Он мог сделать это одним приказом: «Иди в ад!» И дьяволу пришлось бы повиноваться, что Он и сделает однажды! Какую же тогда победу одержал над сатаной Христос? И почему она больше, чем простое уничтожение сатаны с лица земли?

Ответ заключается в том, что сатана побежден смертью Иисуса. Павел объясняет это следующим образом, ссылаясь на смерть Христа: «Отняв силы у начальств и властей, властно подверг их позору, восторжествовав над ними Собою» (Колоссянам 2:15). В каком смысле Он отнял силы у «начальств и властей» сатаны? Сатана до сих пор ослепляет умы (2 Коринфянам 4:4) и искушает (1 Фессалоникийцам 3:5), и прельщает (Откровение 20:3), и ввергает в темницу (Откровение 2:10), и уловляет (2 Тимофею 2:26), и измождает плоть (1 Коринфянам 5:5). Он совсем не выглядит лишенным силы и уничтоженным. Как же тогда смерть Христа лишила его силы?

Во-первых, смерть Иисуса аннулировала убийственное действие греха для всех, кто верит во Хри-

ста. Оружие греха и вины, которые разрушают душу, было отобрано из рук сатаны. У него отнята единственная сила, которая может вынести нам смертный приговор – непрощенный грех. Мы видим это в Первом послании к Коринфянам 15:55-57: «Смерть! где твое жало? ад! где твоя победа? Жало же смерти - грех; а сила греха - закон. Благодарение Богу, даровавшему нам победу Господом нашим Иисусом Христом». Почему грех - жало смерти? Потому что только непрощенный грех может вынести смертный приговор душе и открыть дверь в ад, а не в рай. Поэтому сатана не может разрушить нашу душу спиритическими сеансами, призраками, болезнями или гонениями, а только пробуждая в нас вину за наш грех. «Благодарение Богу, - говорит Павел, – даровавшему нам победу Господом нашим Иисусом Христом».

«Христос, чтобы привести нас к Богу, однажды пострадал за грехи наши, праведник за неправедных» (1 Петра 3:18). Если наши грехи были прощены ради Христа, у сатаны нет больше против нас убийственной силы. Он может причинить нам боль. Он может даже убить нас, но он не может осудить нас. Вот что имелось в виду в Послании к Евреям 2:14, когда там говорилось, что Своей смертью Христос «лишил силы имеющего державу смерти». У сатаны была «держава смерти» в том смысле, что он владел жалом смерти. Но теперь кровью Христа наши грехи прощены, и сила сатаны, которая разрушает души, аннулирована для всех, кто во Христе. Теперь нет осуждения ни от сатаны, ни от кого бы то ни было.

Это снова можно увидеть в словах: «Жало же смерти – грех; а сила греха – закон» (1 Коринфянам 15:56). Грех – это жало смерти, потому что закон устанавливает вечное наказание за грех. «Ибо возмездие за грех – (вечная) смерть» (Римлянам 6:23). Но когда умер Христос, наш прекрасный Заместитель, Павел говорит, что Бог «истребив учением бывшее о нас рукописание, которое было против нас, и Он взял его из среды и пригвоздил ко кресту» (Колоссянам 2:14). Таким образом, у сатаны было отнято оружие закона. Он не может воспользоваться им, чтобы вынести смертный приговор Божьим людям.

Теперь у сатаны нет греха и закона, чтобы обвинять, осуждать, и угнетать нас, поэтому он побежденный враг. Он лишен силы. Христос победил его, но не положил конец его существованию. Он позволил ему жить и видеть, как миллионы святых находят прощение за свои грехи и поворачиваются спиной к сатане благодаря великой славе благодати Христа.

Эта победа дорого стоила, но ценности Бога не так легко подсчитать. Если бы Бог просто истребил сатану, было бы не так понятно, что Бог не только сильнее сатаны, но и бесконечно желаннее его. Бог хочет, чтобы Его слава воссияла не только через действия физической силы, но и через деяния нравственной и духовной силы, которая очень ярко демонстрирует красоту Его благодати. Более славной победой, чем простое уничтожение врага, было то, что Он вырвал грешников из рук сатаны благодаря жертве Христа за все грехи и Его повиновению Отцу, которым Он исполнил закон.

#### МОЛИТВА

Небесный Отче, мы осознаем то, что Ты ценишь славу Твоего Сына так высоко, что требуется существование сатаны для того, чтобы о ней в полной мере узнали все. Нам стыдно, что мы роптали на брань в своей жизни, в то время как должны были использовать любую возможность восхвалять Тебя за то, что Ты дал столько свободы врагу, чтобы тем самым вознести Христа. Прости нас за то, что мы не видели Твоих святых намерений. А сейчас, Боже, кровью Твоего Сына, нашего Спасителя, дай нам победу над сатаной. Дай нам видеть и наслаждаться наивысшей ценностью Христа. Дай нам подвергнуть сатану позору, принимая все, что нам дает Иисус. Дай нам прославиться в том, что Он сделал на кресте. Помоги нам насладиться завершенным трудом Христа, Который лишил сатану силы и отобрал у него жало смерти. Научи нас бороться верой против силы греха, в уверенности, что Христос приобрел для нас прощение и обеспечил победу для всех тех, кто верит в Него. Преврати каждый дьявольский план в благословенные планы любви. Вырви нас из его лжи. Пусть красота Христа остается незапятнанной в очах наших сердец. Сделай нас инструментами поражения сатаны, пока Ты не придешь и не уничтожишь его

дыханием Своих уст. Дай нам храбрости, чтобы мы мечом Духа, Словом Божьим, несли другим людям Твое великое Евангелие. Во имя Иисуса мы молимся, аминь.

Бог, богатый милостью, по Своей великой любви, которою возлюбил нас, и нас, мертвых по преступлениям, оживотворил со Христом.

ЕФЕСЯНАМ 2:4,5

Посему да приступаем с дерзновением к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи. ЕВРЕЯМ 4:16

#### **10**

## ВОПЛОЩЕННОЕ БОГАТСТВО БОЖЬЕГО СОСТРАДАНИЯ

Милость Иисуса Христа



Вог является самой богатой Личностью во вселенюй. У Него не просто есть больше, чем у кого бы то ни было, Он владеет всеми людьми и всем, чем владеют эти люди. Когда вы что-то творите, это принадлежит вам, а Он сотворил все, включая нас. «Он сотворил нас, и мы - Его, Его народ и овцы паствы Его» (Псалом 99:3). Есть единственный владелец земли - Бог. Все остальные лишь доверенные лица. Ни мы сами, ни то, что у нас есть, по большому счету не принадлежит нам. Это лишь имущество, управляемое нами по доверенности владельца в Его целях. Поэтому можно сказать, что любой грех - это растрата.

Но поразительно, что в Новом Завете богатство Бога определяется не тем, что Он сотворил и чем владеет, а славой, которой Он обладает в вечности. Неоднократно в Новом Завете можно встретить сло-

ва «по богатству славы Своей» или «по богатству Своему в славе» (Ефесянам 3:16; Филиппийцам 4:19; Колоссянам 1:27). Если бы Бог был богат только потому, что Он сотворил и владеет всем на земле, Он был бы бедным до ее сотворения. И это значило бы, что Он сотворил землю из нужды и зависит от Своего творения. Но совсем не таким описывается Бог в Библии. Бог сотворил землю не для того, чтобы обрести богатство: Он сотворил, чтобы показать богатство — богатство Его славы в похвалу Его народу (Ефесянам 1:6,12,14).

В частности, Новый Завет делает ударение на том, что высшее проявление богатства Его славы это богатство Его милости. Но мир почему-то относится очень пренебрежительно к «богатству благости, кротости и долготерпения Божия» (Римлянам 2:4). Бог сотворил и искупил мир для того, чтобы Он мог «явить богатство славы Своей над сосудами милосердия, которые Он приготовил к славе» (Римлянам 9:23). Иными словами, Он творит и спасает Свой народ «дабы явить в грядущих веках преизобильное богатство благодати Своей в благости к нам во Христе Иисусе» (Ефесянам 2:7). Вселенная существует в первую очередь для того, чтобы являть богатство славы Божьей милости для удовольствия спасенного Им народа от каждого племени, языка или народа.

Правосудие стоит на очень высоком месте среди всего совершенства Божьей славы. Но милость выше. «Оправдывающий нечестивого и обвиняющий праведного – оба мерзость пред Господом» (Притчи 17:15). Да. Поэтому правосудие важно. Но кое-что

тоже верно: «Слава для него (человека) — быть снисходительным к проступкам» (Притчи 19:11). Поэтому нужно сохранять правосудие, но верхом славы будет проявление милости.

По этой причине Иисус Христос и пришел в этот мир. Иисус – это воплощенная и видимая милость Божья. Кроме того, Он - воплощенный Божий суд; но суд второстепенен: «Ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него» (Иоанна 3:17). Бог-Отец отдал Своего Сына на смерть, чтобы «явился Он праведным и оправдывающим верующего в Иисуса» (Римлянам 3:26). Заместительная смерть Иисуса Христа создала «фон» для суда, на котором оправдывающая милость сияла бесподобной славой. Поэтому слава Божьей милости является целью прихода Христа. Об этом очень ясно говорится в Послании к Римлянам 15:8,9: Христос пришел в мир, «чтобы исполнить обещанное отцам, а для язычников - из милости, чтобы славили Бога». Причиной воплощения было превознести милость Божью в наслаждение народам.

В словах Марии и в пророческой песне Захарии о рождении Иоанна Крестителя о причине прихода Иисуса было сказано так: «воспомянуть милость (Божию)» (Луки 1:54) и «по благоутробному милосердию Бога нашего» (Луки 1:78). Или же, как написал апостол Павел, дело Христово состоялось благодаря тому, что Бог «богат милостью» (Ефесянам 2:4). Все это «по богатству благодати Его» (Ефесянам 1:7). Он «богатый для всех призывающих Его» (Римлянам 10:12).

Милость, которую воплощает и несет Иисус, абсолютно бесплатна. Не то чтобы она ничего не стоила, Иисус заплатил за нее ценой собственной жизни. «В Котором мы имеем искупление Кровию Его, прощение грехов, по богатству благодати Его» (Ефесянам 1:7). Но сейчас для разбитых и нуждающихся грешников она абсолютно бесплатна. Поэтому Бог говорит: «Кого миловать, помилую; кого жалеть, пожалею». Итак помилование зависит не от желающего и не от подвизающегося, но от Бога милующего... Итак, кого хочет, милует; а кого хочет, ожесточает» (Римлянам 9:15,16,18). Мы не заслуживаем милости. Мы получаем ее даром, по вере, а не по делам. «Он спас нас не по делам праведности, которые бы мы сотворили, а по Своей милости» (Титу 3:5).

Даже вера получить эту милость сама по себе дар милости. «Вам она была бесплатно дана ради Христа, чтобы верить» (Филиппийцам 1:29, перевод автора). А как насчет остальных? Давайте «с кротостью наставлять противников, не даст ли им Бог покаяния к познанию истины» (2 Тимофею 2:25; см. также Ефесянам 2:8; Иоанна 6:44; Деяния 13:48). От начала и до конца Бог спасает нас «не по делам нашим, но по Своему изволению и благодати, данной нам во Христе Иисусе прежде вековых времен» (2 Тимофею 1:9). Его победоносная милость абсолютно бесплатна.

Так как Христос был воплощением богатства Божьей милости, неудивительно, что Его жизнь на земле была щедрым явлением милости разным людям. За те немногие годы, которые Иисус провел на земле, Он прикоснулся Своей милостью к всякой нужде и боли.

Когда слепой нищий закричал: «Иисус, Сын Давидов! Помилуй меня!», многие растерялись и возмутились. Но «Иисус сказал ему: прозри! Вера твоя спасла тебя» (Луки 18:38,42).

Когда прокаженные, внешне отталкивающие, испуганные, громким голосом кричали: «Иисус Наставник, помилуй нас!», — Он остановился, сжалился над ними и сказал: «Пойдите, покажитесь священникам. И когда они шли, очистились» (Луки 17:13,14). Марк вспоминает еще более удивительный случай, когда другой обезображенный прокаженный упал на колени перед Иисусом и умолял Его очистить его, а Иисус не только заговорил с ним, но и дотронулся до него: «Иисус, умилосердившись над ним, простер руку, коснулся его и сказал: хочу, очистись» (Марка 1:41).

Лука рассказывает нам, что когда Иисус увидел вдову, которая не только потеряла мужа, но и единственного сына: «(Иисус) сжалился над нею и сказал ей: не плачь» (Луки 7:13). А потом воскресил ее сына из мертвых. И в этом случае ни одного слова не было сказано о ее вере. Это был бесплатный и щедрый поток божественной милости, который даже опередил веру. Кроме того, милость приводила Иисуса к тем, кого мучили бесы. Один мужчина после многих лет скорби принес к Иисусу своего одержимого бесами сына. Мальчик не мог говорить, а злой дух многократно бросал его в огонь. Отец взмолился к Иисусу: «Сжалься над нами и помоги нам» (Марка 9:22). И хоть у опечаленного отца веры было всего с горчичное зерно - «Верю, Господи! Помоги моему неверию» (Марка 9:24), Иисус ответил на мольбу отца, запретил духу и выгнал его.

Даже когда у одержимого бесами мужчины не было ходатая, и он не мог ни поверить, ни подчиниться Иисусу, как в случае с одержимым из Гадаринской страны — Господь освободил его, а потом объяснил, что это была милость: «Иди домой к своим и расскажи им, что сотворил с тобою Господь, и как помиловал тебя» (Марка 5:19). И давайте не забывать, что эта милость проявилась и в том, что этот человек был не еврей, а чужестранец, как «женщина Хананеянка», которая кричала: «Помилуй меня, Господи, Сын Давидов! Дочь моя жестоко беснуется» (Матфея 15:22). Ни бесы, ни расстояние между Израилем и язычниками не могли остановить милость Иисуса.

Но милость зажигалась не только страданиями, но и грехом. Когда Иисус ел с «мытарями и грешниками», фарисеи и книжники осуждали Его. Но чтобы объяснить Свои действия, Иисус рассказал три притчи. Первой была притча о блудном сыне. Цель этой притчи — показать Бога, исполненного сострадания к погрязшему в грехе сыну, который вернулся домой: «И когда он был еще далеко, увидел его отец его и сжалился; и, побежав, пал ему на шею и целовал его» (Луки 15:20). Иными словами, Иисус ел вместе с мытарями и грешниками, потому что Он был воплощением заботы и сострадания Отца к грешниками.

Иисус явил это сострадание не только к отдельным людям, которые грешат или страдают, но и всему человечеству. Он не смотрел на людей с осуждением или равнодушием. Однажды, когда огромная толпа людей следовала за Ним и не позаботилась о

еде, Иисус посмотрел на них и сказал: «Жаль Мне народа, что уже три дня находятся при Мне, и нечего им есть» (Марка 8:2). Потом был другой случай, когда не физический голод, а духовная жажда истины людей наполнила Его состраданием к ним: «Увидел множество народа и сжалился над ними, потому что они были как овцы, не имеющие пастыря; и начал учить их много» (Марка 6:34).

Одно из самых всеобъемлющих утверждений о милости Божьей, которое когда-либо говорил Иисус, взято из Книги Осии 6:6. Таким образом, Иисус поместил весь ветхозаветный закон обрядов под знамя милости, а не мелочных правил. Когда Его критиковали за то, что Он пошел на обед в дом Матфея с грязными мытарями, Он обернул эту критику против тех, кто ее высказывал, и заявил: «Пойдите и научитесь, что значит: «милости хочу, а не жертвы»? (Осия 6:6) Ибо Я пришел призвать не праведников, но грешников к покаянию» (Матфея 9:13). А когда фарисеи упрекали Его учеников за то, что они собирают в субботу пшеницу и едят ее, Иисус сказал: «Если бы вы знали, что значит: «милости хочу, а не жертвы», то не осудили бы невиновных» (Матфея 12:7). Иными словами, все служение Иисуса было объединено пониманием того, что милость главное значение Божьего закона. А так как Иисус пришел не нарушить закон, но исполнить (Матфея 5:17), Он был воплощением и проявлением богатства Божьей милости.

Иисус такой же и сегодня, в том что касается милости, «Иисус Христос вчера и сегодня и во веки Тот же» (Евреям 13:8). Поэтому Бог, Которого называ-

ют «Отцом милосердия» (2 Коринфянам 1:3), призывает нас с дерзновением приступать к Его престолу через Иисуса Христа, Который может «сострадать нам в немощах наших» (Евреям 4:15). Иисус — это наш безгрешный самодостаточный Первосвященник. Он с величайшей покорностью отдал Себя вместо нас и стал совершенной жертвой. Все милосердие Отца принадлежит тем, кто приходит к Богу через веру в Иисуса. «Посему да приступаем с дерзновением к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи» (Евреям 4:16).

Место, где находится вся милость — это престол Божий. Именно здесь бесконечное богатство и бесконечная мудрость. И все это готово служить милости, потому что Иисус Христос — милость воплощенного Бога. При каких бы обстоятельствах вы это ни поняли, будь то в радости или в боли, как Иов, знайте: «Господь весьма милосерд и сострадателен» (Иакова 5:11).

#### МОЛИТВА

О Боже, нам так нужна милость. Мы каждый день грешим. Мы отступаем от Твоей заповеди любить Тебя всей душою, всем разумением и всей крепостью. Наша любовь к Тебе «теплая». Все наши мотивы, в лучшем случае, смешанные. Мы ропщем. Мы заботимся о завтрашнем дне. Мы очень легко гневаемся. Мы желаем того, чего не должно желать. Мы раздражаемся из-за того, что сделали другие, хотя сами делали то же самое пять ми-

нут назад. Если Ты не проявишь к нам Свою милость, то мы погибли. О. Боже, позволь нам увидеть милость Христа и наслаждаться ею, такой какая она есть. Дай нам силу постичь Его любовь. Расположи нас к тому, чтобы читать в Евангелиях истории о милости Иисуса и размышлять над ними. Позволь нам восхишаться тем, что Он делал, чтобы подражать Ему. Но пусть это будет намного больше, чем внешнее подражание. Пусть это исходит из сердца, в котором мы сокрушаемся по поводу нашего греха и где мы лелеем милость, живем по милости, уповаем в милости и жаждем милости. Пусть милость Иисуса станет самой прекрасной чертой Спасителя в наших глазах. Дай нам замечать это и, замечая, становиться такими, как Он. Прояви эту страсть к милости так, чтобы мы могли являть ее. Исполни в нас заповедь творить правду и любить милость. Дай нам полюбить являть милость. Сделай ее настолько неотъемлемой нашей частью, чтобы мы сами стали ею. Соедини нас со Христом, чтобы Его милость стала нашей милостью, а наша милость – это являть миру Христа. Он – все, что мы можем отдать, в конечном итоге. Прославляй Его милость, Отче, в нашей вере и терпении. Спасибо Тебе, спасибо Тебе за Христа и Твою милость к нам в Нем. Во имя Его мы молимся, аминь.

Учитель! мы знаем, что Ты... не смотришь на лице, но истинно пути Божию учишь.

ЛУКИ 20:21

Славлю Тебя, Отче, Господи неба и земли, что Ты утаил сие от мудрых и разумных и открыл младенцам.

ЛУКИ 10:21

#### 11

#### ЖЕСТКАЯ СТОРОНА

#### Строгость Иисуса Христа



Слава Иисуса Христа заключается в том, что Он Никогда не подстраивается под мир, но остается для него важным. Если бы Он подстраивался под мир, то был бы не так нужен. Все попытки переделать библейского Иисуса так, чтобы Он подходил духу одного поколения, делают Его незначительным для другого. Лучше оставить Его таким, какой Он есть, потому что иногда нам нужна именно агрессивная сторона Иисуса.

Особенно обидной для современной, западной сентиментальности является жесткая, грубоватая, пылкая грань любви Иисуса. Тонкокожих людей часто обижал острый язык Иисуса. Люди, которые отождествляют любовь только с мягкими, нежными словами и поступками, будут неоднократно возмущены жалящей, почти жестокой речью Господа.

Не то чтобы Он только так и разговаривал. Мы видели нежность Его милости и то, каким терпеливым, добрым и прощающим Он может быть (глава

10). Поэтому Его строгую речь нельзя назвать признаком сварливости, перепадов настроения или бессердечной враждебности. В жалящей речи Христа мы находим одну из форм любви, которая отвечает реальному миру порочности и тупости наших сердец, а также отражает то, что поставлено на карту при принятии нами тех или иных решений. Если бы не было великого зла, слепых сердец и вечных последствий, возможно, единственно правильными формами любви были бы нежное прикосновение и ласковые слова. Но такой мир не убивал бы Сына Божьего и любил бы Его учеников. Такого мира нет.

Нам нужно слушать ошеломляющую строгость милости Иисуса. Она по-своему изумляла людей. Даже Его враги признавали, что Он был удивительно безразличен к одобрению других. Мы часто волнуемся, потому что хотим, чтобы другие одобрили наши слова, а Иисус не стремился к этому. «Учитель, мы знаем, что Ты правдиво говоришь... и не смотришь на лице, но истинно пути Божию учишь» (Луки 20:21). Когда враждебно настроенные фарисеи послали служителей схватить Иисуса, те вернулись ни с чем и объяснили это так: «Никогда человек не говорил так, как Этот Человек» (Иоанна 7:46).

Это стало свидетельством для всех поколений. Никогда человек не говорил так, как Этот Человек. А все началось еще тогда, когда Он был мальчиком, в храме «все слушавшие Его дивились... ответам Его» (Луки 2:47). Когда Он начал Свое служение людям в синагоге в Назарете, сначала «все засвидетельствовали Ему это, и дивились словам благода-

ти, исходившим из уст Его» (Луки 4:22); но когда Он просто взял и высказался против их эгоистичных намерений (стихи 24-27), те же самые люди «исполнились ярости» (стих 28) и пытались сбросить Его с утеса (стих 29). Потом, в конце Своего служения людям, в последнюю неделю жизни, Его резкие ответы, наконец, заградили уста Его врагам, однако впоследствии у них вырвался лишь крик осуждения. «И никто не мог отвечать Ему ни слова; и с того дня никто уже не смел спрашивать Его» (Матфея 22:46).

Состояние, в котором находился мир и которое сделало необходимым приход Христа, было настолько скверным, что Иисус прибег к резким выражениям, чтобы привлечь внимание. Когда к Нему пришли люди и просили знамения, Он ответил: «Род лукавый и прелюбодейный знамения ищет» (Матфея 16:4). Когда Его же ученики не смогли изгнать беса, Он сказал: «О, род неверный! Доколе буду с вами? Доколе буду терпеть вас?» (Марка 9:19). Когда Он учил их молиться, то говорил: «Если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец ваш Небесный даст блага просящим у Него» (Матфея 7:11). Он начал с предположения о том, что они лукавы, и сказал им это.

Но Иисус также сказал, что этот мир не только лукавый, прелюбодейный и неверный, но и то, что он духовно мертвый. Когда один из учеников спросил у Иисуса, может ли он пойти и похоронить своего отца, Иисус возмутился его словами: «Иди за Мною и предоставь мертвым погребать своих мертвецов» (Матфея 8:22). Ужасное состояние «живой

#### Жесткая сторона

#### Видя и наслаждаясь Иисусом Христом

смерти» требовало суровых слов. То же самое Он сказал и фарисеям: «Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что вы — как гробы скрытые» (Луки 11:44). «Уподобляетесь окрашенным гробам, которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей мертвых и всякой нечистоты» (Матфея 23:27).

Смерть была сатанинским состоянием, потому что сатана был духовным человекоубийцей от начала. Иисус возмутил религиозных неверующих Своим обличением: «Ваш отец диавол, и вы хотите исполнять похоти отца вашего; он был человекоубийца от начала и не устоял в истине» (Иоанна 8:44). А когда Его преданный ученик Петр, как герой, высказался о том, что не допустит, чтобы Иисуса убили, Иисус обратился к нему с такими словами: «Отойди от Меня, сатана! ты Мне соблазн» (Матфея 16:23). Ведь было всего одно спасение от духовной смерти — заместительная смерть Иисуса. И любая помеха этому была от дьявола, никакие слова не могли помешать ей.

Состояние человеческого сердца будет вести к вечному наказанию для тех, кто не получил духовное исцеление, которое принес Иисус. Поэтому Иисус не испытывал нежных чувств, когда предостеретал людей об аде. Никто в Библии не говорил об аде так часто и страшно, как Иисус: «Изыдут Ангелы и отделят злых из среды праведных и ввергнут их в печь огненную: там будет плач и скрежет зубов» (Матфея 13:49,50). Когда ученики хотели выпытать, где именно будет место суда, Он ответил просто: «Где труп, там соберутся и орлы» (Луки 17:37).

Некоторые реалии настолько страшны, что требуют не детальной точности, а постыдного изображения.

Иисус сказал, что ад — это место «где червь их не умирает, и огонь не угасает» (Марка 9:48). Это место «тьмы внешней» (Матфея 8:12; 22:13; 25:30). Это «огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его» (Матфея 25:41). Это огонь «неугасимый» (Марка 9:43). Это «мука вечная» (Матфея 25:46).

Поэтому Иисус объясняет с рассудительностью, от которой останавливается сердце, что простые земные опасности, такие как, например, смерть — это ничто по сравнению с опасностью ада: «Говорю же вам, друзьям Моим: не бойтесь убивающих тело и потом не могущих ничего более сделать; но скажу вам, кого бояться: бойтесь того, кто, по убиении, может ввергнуть в геенну; ей, говорю вам, того бойтесь» (Луки 12:4,5). Иными словами: «Ученики Мои, не бойтесь того, что вас могут убить!»

Получается, что даже самые ужасные беды этого мира, независимо от того, насколько они болезненные, — это не самая большая трагедия. Намного большей ошибкой будет не избежать ада через покаяние и веру. Иисус совсем не сентиментально говорил эту определяющую истину людям, которые больше всего боялись не того, чего следовало бы. Например, некоторые люди были напуганы тем, что Пилат смешал кровь каких-то галилеян с их жертвами. Они рассказали об этих страданиях Иисусу, Который, наверное, потряс их словами: «Думаете ли вы, что эти Галилеяне были грешнее всех Галилеян, что так пострадали? Нет, говорю вам; но если не покаетесь, все так же погибнете» (Луки 13:2,3).

Иными словами, вместо того чтобы изумляться тому, что гибнут грешные люди, изумляйтесь тому, что не погибли вы.

Иисус покажет нам путь на небеса, независимо от того, сможем ли мы это стерпеть, или нет. «Если же правый глаз твой соблазняет тебя, вырви его и брось от себя; ибо лучше для тебя, чтобы погиб один из членов твоих, а не все тело твое было ввержено в геенну. И если правая твоя рука соблазняет тебя, отсеки ее и брось от себя, ибо лучше для тебя, чтобы погиб один из членов твоих, а не все тело твое было ввержено в геенну» (Матфея 5:29,30). Лучше, если вы будете наносить себе увечья, чем вечно мучиться. Это касается и наших мук, и намного больше – мук других людей: «А кто соблазнит одного из малых сих, верующих в Меня, тому лучше было бы, если бы повесили ему мельничный жернов на шею и потопили его в глубине морской» (Матфея 18:6). Лучше погибнуть в глубине морской, чем толкать другого в ад.

Неудивительно, почему Иисус описывал вход в Царство как действие, требующее усилия: «От дней же Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его» (Матфея 11:12). И неудивительно, что Он говорил: «Тесны врата и узок путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их» (Матфея 7:14). Немного людей поверят в Иисуса настолько сильно и будут заботиться о небесах с такой любовью, что посчитают свои глаза, руки и жизни менее ценными, чем общение с Иисусом в раю. Итак, путь узок и немногие находят его. Многие слушают Иисуса и говорят: «Ка-

кие странные слова! Кто может это слушать?» (Иоанна 6:60).

Но Он не останавливается. Он говорит об узком пути не только по отношению к тому, что мы должны держать в чистоте свои руки и глаза и самоотверженно любить; Он также обрушивается на нашу чрезмерную верность семье, самим себе и нашим владениям. «Если кто приходит ко Мне, и не возненавидит отца своего и матери, и жены и детей, и братьев и сестер, а притом и самой жизни своей, тот не может быть Моим учеником» (Луки 14:26). «Ненавидящий душу свою в мире сем сохранит ее в жизнь вечную» (Иоанна 12:25). «Так всякий из вас, кто не отрешится от всего, что имеет, не может быть Моим учеником» (Луки 14:33). Даже любовь к праведным родителям будет часто казаться миру ненавистью, когда мы начнем прежде искать Царства Божьего. А если наши родители не праведные, то вера, которая будет добиваться их спасения, обернет их против нас: «Ибо я пришел разделить человека с отцом его, и дочь с матерью ее, и невестку со свекровью ее» (Матфея 10:35). Теряем ли мы тогда свою семью, когда следуем за Христом? Ответ Иисуса приходит, как гром среди ясного неба: «Кто будет исполнять волю Отца Моего Небесного, тот Мне брат и сестра и матерь» (Матфея 12:50).

Если вам это не кажется служением Князя Мира, то поймите, что Его целью не является примирение с неверием и непокорностью. Это — враги, которых нужно уничтожить, а иначе они уничтожат вас. Когда прощение Иисуса презирают, разделение неизбежно, и Он это знал: «Думаете ли вы, что Я при-

шел дать земле мир? Нет, говорю вам, но разделение» (Луки 12:51). «Преданы также будете и родителями и братьями, и родственниками и друзьями, и некоторых из вас умертвят» (Луки 21:16). «Огонь пришел Я низвесть на землю, и как желал бы, чтобы он уже возгорелся!» (Луки 12:49).

Кто может слушать эти слова? Кто может радоваться этим словам, вникая в истинность слов Иисуса, Который говорит: «Сие сказал Я вам, да радость Моя в вас пребудет и радость ваша будет совершенна» (Иоанна 15:11)? Ответ Иисуса такой же удивительный, как и стиль, в котором Он задал вопрос. Ответ Он дает с радостью: «В тот час возрадовался духом Иисус и сказал: славлю Тебя, Отче, Господи неба и земли, что Ты утаил сие от мудрых и разумных и открыл младенцам» (Луки 10:21).

Простые, понятливые, сокрушенные сердцем, покорные — младенцы, они услышат голос силы, истины, праведности и любви. Они услышат, и их сердца будут гореть, когда Он будет говорить (Луки 24:32). Они не будут обижаться. Они будут мужаться, потому что наконец-то есть Тот, Кто видит суровость положения, в котором оказались люди, знает врага, не пойдет на компромиссы и говорит, как победоносный Царь и великий Спаситель.

#### МОЛИТВА

Господи, сделай нас более «толстокожими». Не для того, чтобы мы стали менее нежными, но менее обидчивыми. Забери от нас жалость к самим себе. Дай нам страсть по истине, которая сильнее на-

шей врожденной страсти по тому, чтобы нас возносили. Прости нас, Отче, за то, что мы называли какие-то слова лишенными любви, только потому что они были резкими. Прости нас за то, что мы приписываем людям злые намерения, хотя сами не знаем их намерений. Помоги нам научиться от Иисуса, когда быть жесткими, а когда – мягкими. Сдерживай нас, чтобы мы не оправдывали чисто человеческую злость суровыми высказываниями Иисуса. Но при этом не позволь нам становиться столь мягкими, чтобы не суметь сказать строгое слово, когда это нужно. Мы восторгаемся речью нашего Господа Иисуса. Каким же Он был непредсказуемым! Никто не говорил так, как Он. Он Единственный в своем роде. Мы преклоняемся перед Ним и закрываем наши уста. Мы желаем, чтобы Он говорил, и говорил так, как Он считает нужным. Мы молча учимся. Он – наш безгрешный Учитель. Мы закрываем руками уста и располагаемся у Его ног. Делай с нами, что захочешь, Отче. Мы не Твои судьи. И не судьи слов Твоего Сына. Будь к нам милостив – жесток или мягок – и веди нас в Твою вечную радость. Во имя Сына Твоего, нашего Господа Иисуса, аминь.

Зная, что Христос, воскресши из мертвых, уже не умирает: смерть уже не имеет над Ним власти.

РИМЛЯНАМ 6:9

...Бога, Который воскресил Его из мертвых и дал Ему славу.

1 ΠΕΤΡΑ 1:21

#### **12**

### непобедимая жизнь

Воскресение Иисуса Христа



тог воскресил Иисуса Христа из мертвых (1 Ко-**Р**ринфянам 15:4; 1 Петра 1:21). Все знали, что Он умер, - от правителя до солдат, исполнявших приговор, от женщин, которые хоронили Его, до врагов, которые боялись заговора о ложном воскресении. Все они знали, что Он был мертв. Поэтому выдумкой, которую изобрели, чтобы объяснить, почему гробница пуста, было не то, что Он не был мертв, а то, что ученики украли тело (Матфея 28:13). Но она не сработала, потому что люди не будут рисковать своей жизнью ради обмана. Тела в гробнице не было, иначе враги останками Иисуса положили бы конец христианству. Ученики пылали дерзновением и рисковали своей жизнью, когда проповедовали о том, что Иисус живой (Деяния 2:24,32; 3:15). Евангелист Стефан и апостол Иаков пожертвовали жизнью (Деяния 7:60; 12:2). И на протяжении сорока дней Иисус являлся разным людям и группам людей, иногда насчитывавшим пять тысяч человек

(Деяния 1:3; 1 Коринфянам 15:6). Многие из них не верили, и их было трудно убедить (Луки 24:11,38; Иоанна 20:25,27).

Когда скептически настроенные ученики начали задумываться о том, может ли быть правдой воскресение, их первым предположением при виде Иисуса было то, что это - привидение или видение. Сомневающемуся Фоме Он сказал: «Подай перст твой сюда и посмотри руки Мои; подай руку твою и вложи в ребра Мои; и не будь неверующим, но верующим» (Иоанна 20:27). Потом перед ошеломленными учениками Иисус настоял на том, чтобы съесть рыбу, потому что хотел показать им, что Он не привидение. «Посмотрите на руки Мои и на ноги Мои; это – Я Сам; осяжите Меня и рассмотрите; ибо дух плоти и костей не имеет, как видите у Меня... Когда же они от радости еще не верили и дивились, Он сказал им: есть ли у вас здесь какая пища? Они подали Ему часть печеной рыбы и сотового меда; и взяв ел пред ними» (Луки 24:39,41-43).

Но воскресшее тело Иисуса было чем-то большим, чем просто ожившее тело смертного. Оно было таким же, но в то же время и не таким. Можно было сказать, что Он такой же, как и был раньше. Его телом было физическое тело. Но одновременно с этим оно было преображено. Когда апостол Павел описывал будущие воскресшие тела христиан, он также описывал и воскресшее тело Иисуса, потому что Христос был воскрешен как «первенец» из остальных умерших, которые принадлежат Ему (1 Коринфянам 15:20). Иными словами, тело воскресшего Христа — это часть того же преображения всех дру-

гих тел, которые Он воскресит в славе в последний день. Павел говорит, что Христос «уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его» (Филиппийцам 3:21). Поэтому описание наших воскресших в будущем тел также касается и тела Иисуса: «Так и при воскресении мертвых: сеется в тлении, воскресает в нетлении; сеется в уничижении, воскресает в славе; сеется в немощи, восстает в силе; сеется тело душевное, воскресает тело духовное» (1 Коринфянам 15:42-44). Оно такое же и все-таки более славное и величественное.

Огромная божественная сила предшествовала, сопровождала и следовала за воскресением Иисуса. Готовясь к Своему воскресению, Иисус Сам распоряжался Своей жизнью и смертью. «Я отдаю жизнь Мою, чтобы опять принять ее; никто не отнимает ее у Меня, но Я Сам отдаю ее: имею власть отдать ее и власть имею опять принять ее» (Иоанна 10:17,18). Иисус насмехался над угрозами о том, что Его могут умертвить раньше срока, или же что Его могут продержать в гробу вопреки Его воле. Когда Его предупредили о том, что Его хочет убить Ирод, Иисус сказал: «Пойдите, скажите этой лисице: се, изгоняю бесов и совершаю исцеления сегодня и завтра, и в третий день кончу» (Луки 13:32). Он предвещал все детали своей смерти и воскресения, потому что Он следовал Своему собственному плану, который нельзя было остановить: «Иисус сказал им: Сын Человеческий предан будет в руки человеческие, и убьют его, и в третий день воскреснет» (Матфея 17:22,23).

Над каждой минутой воскресения божественная сила имела полную власть. Павел говорил о «державной силе Его, которою Он воздействовал во Христе, воскресив Его из мертвых» (Ефесянам 1:19,20). А Петр сказал: «Потому что ей (силе смерти) невозможно было удержать Его» (Деяния 2:24).

Пережив смерть и проявив при этом Свою суверенную власть, Христос вошел в бессмертную, бесконечную жизнь. Иисус стал вечным Первосвященником «по силе жизни непрестающей» (Евреям 7:16). «Зная, что Христос, воскресши из мертвых, уже не умирает: смерть уже не имеет над Ним власти» (Римлянам 6:9). «Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени» (Филиппийцам 2:9). «Бог... воскресил Его из мертвых и дал Ему славу» (1 Петра 1:21). До воскресения Иисуса, во время и после него само воскресение было славным проявлением божественной силы.

Поэтому воскресение Иисуса гарантирует всю Его будущую работу во благо Его народа: Его власть над всем во вселенной (Матфея 28:18); Его священническое ходатайство за нас (Римлянам 8:34); Его заступничество перед Богом-Отцом (1 Иоанна 2:1); Его защиту и успокаивающее присутствие с нами до скончания века (Матфея 28:20) и в заключение — Его пришествие на землю в славе, чтобы дать нам покой и наказание всем «не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа» (2 Фессалоникийцам 1:7,8).

Воскресение Иисуса Христа гарантирует все благословения, которые Он получил для нас через Свою смерть. Воскресение доказывает, что Креста доста-

точно, и ставит печать на достоверности и окончательности нашего оправдания верой. «Который предан за грехи наши и воскрес для оправдания нашего» (Римлянам 4:25). Все обетования Божьи, приобретенные кровью Христа, становятся нашими на неограниченный срок благодаря воскресению Иисуса. Например, прощение: «А если Христос не воскрес, то вера ваша тщетна: вы еще во грехах ваших» (1 Коринфянам 15:17). Но Он воскрес, поэтому прощение реально и постоянно. «(Он) будучи всегда жив, чтобы ходатайствовать за (нас)» (Евреям 7:25).

И, наконец, воскресший Христос воскресит нас с Собой. «Если же Дух Того, Кто воскресил из мертвых Иисуса, живет в вас, то Воскресивший Христа из мертвых оживит и ваши смертные тела Духом Своим, живущим в вас» (Римлянам 8:11). «Если мы соединены с Ним подобием смерти Его, то должны быть соединены и подобием воскресения» (Римлянам 6:5). Точно так же, как Иисус вырвал Свою жизнь из клыков смерти, Он воскресит из мертвых Своих. Он дает это обетование всем верующим: «Я воскрешу его в последний день» (Иоанна 6:40). Поэтому Его воскресение гарантирует их воскресение. Им точно так же гарантирована слава, как и Ему. «И умереть уже не могут... будучи сынами воскресения» (Луки 20:36). «Над ними смерть вторая не имеет власти» (Откровение 20:6).

Слава Христа в силе Его воскресения, в непобедимой жизни и всесильной власти будет отражаться в радостном поклонении Его воскресших и усовершенствованных святых. Кто же сможет насладиться этим даром вечной жизни? Иисус отвечает: «Я

есмь воскресение и жизнь; верующий в Меня... не умрет вовек» (Иоанна 11:25,26).

Как и в любом историческом факте, в воскресении Иисуса можно сомневаться. Но когда Бог берет надежность свидетелей, мужество их проповедования, тщетность противодействия им, влияние Евангелия на людей, логичность доносимого послания, всеобъемлющую самодостаточность христианского мировоззрения и духовную славу Иисуса Христа – когда Бог берет все это и даже больше в Свою руку, Он в силе открыть разум даже самого стойкого скептика. Когда Бог пробуждает нас от оцепенения неверия и проливает в наш разум «свет благовествования о славе Христа» (2 Коринфянам 4:4,6), то наряду с величием Его страшных мук мы видим великолепие Его воскресения.

#### МОЛИТВА

Отче славы, мы прославляем Тебя за то, что Ты Своей силой воскресил Своего Сына, Иисуса, из мертвых. Мы прославляем Тебя за то, что камень, который отвергли строители, сделался главой угла. Мы восхищаемся, как Ты все это совершил. Смерть не могла Его удержать! Наш последний враг пал пред Твоей силой и торжеством Иисуса над смертью. Мы освободились от давнего врага. А теперь, Боже, дай нам жизнь в богатстве всего, что означает воскресение Иисуса. Вся власть на небе и на земле принадлежит Ему. Никакая сила и никакой враг не может одер-

#### Непобедимая жизнь

жать над Ним победу. В конце концов, доверяя Ему, мы получим только добро. Лучшее всегда впереди. Поэтому, Отче, убери от нас страх, раздражение, разочарование и подавленность духа. Прикуй наше внимание к реальности окончательной победы Христа над смертью. Никогда не позволяй нам забывать или перестать чувствовать вселенскую славу того, что Ты дал Иисусу имя выше всякого имени. Напоминай нам каждый день, когда мы видим разных людей, выдающихся или обычных, что однажды мы встретимся с воскресшим и победоносным Судьей всех народов. Дай нам дерзновение со смиренным сердцем в милости и могуществе Иисуса. Отче, мы хотим, чтобы наши жизни стоили проявления Его величия. Производи Свою работу в нас ради этого всем Своим могуществом. Мы просим Тебя во имя Иисуса, аминь.

Как молния, сверкнувшая от одного края неба, блистает до другого края неба, так будет Сын Человеческий в день Свой. Но прежде надлежит Ему много пострадать.

ЛУКИ 17:24,25

Явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне.

2 ФЕССАЛОНИКИЙЦАМ 1:7,8

#### 13

## ЯВЛЕНИЕ СЛАВЫ НАШЕГО ВЕЛИКОГО БОГА И СПАСИТЕЛЯ

Второе пришествие Иисуса Христа



Всвое первое пришествие Христос воспринял плоть и кровь, «дабы смертью лишить силы имеющего державу смерти... и избавить тех, которые от страха смерти чрез всю жизнь были подвержены рабству» (Евреям 2:14,15). Он явится во второй раз, чтобы спасти ожидающих Его (Евреям 9:28).

Наступает время, когда вера будет поглощена видением. Пока «мы ходим верою, а не видением» (2 Коринфянам 5:7). Но при последней трубе, когда мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся (1 Коринфянам 15:52), духовное и физическое видение сольются в одно всеобъемлющее понимание славы Христа.

Но пока мы видим Христа «очами сердца нашего» (Ефесянам 1:18). Бог сияет в наших сердцах, чтобы дать нам «свет благовествования о славе Христа» (2 Коринфянам 4:4,6). «Никто не знает Сына, кроме Отца» (Матфея 11:27). Поэтому если мы сейчас видим славу Сына, то сказанное Иисусом Петру истинно по отношению и к нам: «Не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, сущий на небесах» (Матфея 16:17). Когда это будет происходить, мы будем «взирать на славу Господню» (2 Коринфянам 3:18).

Но придет такая слава, которую мы сейчас не видим. Павел называет ее «блаженное упование» — «явление славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа» (Титу 2:13). Сначала были муки Сына Человеческого и откровение о Его славе, которую можно видеть только очами веры (1 Коринфянам 1:18,23). Потом, в конце века сего, придет слава, которую все увидят физическими глазами. «Как молния, сверкнувшая от одного края неба, блистает до другого края неба, так будет Сын Человеческий в день Свой. Но прежде надлежит Ему много пострадать» (Луки 17:24,25).

«Слава» — именно этим словом вдохновленные авторы снова и снова описывают это событие. «Когда же приидет Сын Человеческий во славе Своей и все святые Ангелы с Ним» (Матфея 25:31). Не несколько ангелов, а все ангелы: «и число их было тьмы тем и тысячи тысяч» (Откровение 5:11). На небесах не останется ни единого ангела.

И когда придет Сын Человеческий, то «сядет на престоле славы Своей» (Матфея 25:31). И с трона

славы Он будет править. «Владычество на раменах Его... Умножению владычества Его и мира нет предела... судом и правдою отныне и до века» (Исаии 9:6,7).

Эта слава будет славой Сына Человеческого (Матфея 25:31). Но поскольку Сын Человеческий еще и Сын Божий, и Он и Отец — одно, то это будет также «слава Его Отца» (Матфея 16:27). Его приход называется просто «явлением славы Его» (1 Петра 4:13), и каждый святой будет «соучастником в славе, которая должна открыться» (1 Петра 5:1).

Радость святых, которые «возрадуются и восторжествуют» в Его пришествии (1 Петра 4:13), будет радостью награды и прославления безоблачной славы Христа. Поэтому Он приходит — «прославиться во святых Своих и явиться дивным в день оный во всех веровавших» (2 Фессалоникийцам 1:10).

А каким же будет возвещение всей этой славы? Возвещение будет «при гласе Архангела и трубе Божией... И небо скрылось, свившись как свиток; и всякая гора и остров двинулись с мест своих» (1 Фессалоникийцам 4:16; Откровение 6:14). Возвещением будет огонь суда. «В явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами... в пламенеющем огне» (2 Фессалоникийцам 1:7,8). Все народы соберутся перед Ним, и каждый неверующий «подвергнется наказанию, вечной гибели, от лица Господа и от славы могущества Его» (2 Фессалоникийцам 1:9). Цари земли и рабы будут прятаться «в пещеры и в ущелья гор» и будут кричать горам: «Падите на нас и сокройте нас от... гнева Агнца» (Откровение 6:15,16). «И тогда откроется беззаконник, которого Господь Иисус убьет духом уст

Своих» (2 Фессалоникийцам 2:8). «Узрит Его всякое око, и те, которые пронзили Его; и возрыдают пред Ним все племена земные» (Откровение 1:7).

Но слава пришествия Господа также будет спасением. «Христос... во второй раз явится не для очищения греха, а для ожидающих Его во спасение» (Евреям 9:28). «При гласе Архангела и трубе Божией... мертвые во Христе восстанут прежде; потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе» (1 Фессалоникийцам 4:16,17). «Силою, которою Он действует и покоряет Себе все», Он преобразит наши больные, гниющие тела сообразно «славному телу Его» (Филиппийцам 3:21). «Вдруг, во мгновение ока... мы изменимся» (1 Коринфянам 15:52). «И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет» (Откровение 21:4).

Возможно, самое славное, это ревность, с которой Он будет являть Свою славу. Он ни с кем не разделит славу Свою за щедрость благодати. Петр просто говорит нам: «Совершенно уповайте на подаваемую вам благодать в явлении Иисуса Христа» (1 Петра 1:13). А как же будет выглядеть эта благодать? Иисус описал ее в притче: «Блаженны рабы те, которых господин, пришед, найдет бодрствующими; истинно говорю вам, он препоящется и посадит их, и подходя станет служить им» (Луки 12:37). Благодать Бога состоит в том, что Он будет служить нам на протяжении всей вечности.

Иисус спросил на последней вечере: «Кто больше: возлежащий, или служащий? Не возлежащий ли? А Я посреди вас, как служащий» (Луки 22:27). Так будет и в вечности. Почему? Потому что Тот, Кто дает, получает славу. Христос никогда и никому не уступит славу Своей благодати, которую дает по Своему изволению. «И не требует служения рук человеческих, как-бы имеющий в чем-либо нужду» (Деяния 17:25). Он сотворил людей, чтобы они пользовались Его благодеяниями и прославляли Его за щедрость. И Он положит конец истории в качестве вечного Даятеля. Сначала и до конца Его цель остается такой же: «похвала славы благодати» (Ефесянам 1:6). Придите, преклонимся и прославим. Давайте возлюбим Его явление. «А теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь, праведный Судия, в день оный; и не только мне, но и всем возлюбившим явление Его» (2 Тимофею 4:8).

#### МОЛИТВА

Прости нас, Отче, за наше безразличие к пришествию Твоего Сына. Мы не оставили светильники нашего ожидания гореть и не купили масла упования на возвращение Жениха. Мы купили поле и пошли посмотреть на него. Мы купили скот и долго стояли и ахали, какой он здоровый и большой. Мы женились и возжелали нашу жену больше, чем приход Твоего Сына. О, Господи, прости нас. Мы просим прощения за позор, который наши непостоянные увлечения доставляют Тебе и Твоему рабу, Иисусу. Господи, мы очень хотим измениться. И мы приходим к Тебе за помо-

щью. Приклони наши сердца ко Христу. Открой наши очи к славе Христа. Сделай явление нашего великого Бога и Спасителя «блаженным упованием» в наших сердцах – счастливым упованием, удовлетворяющим упованием. Разорви нашу зависимость от этого мира, пусть наши мысли будут выше него – там, где Иисус восседает по правую руку от Тебя. Дай нам исполнять заповедь Петра: «Совершенно уповайте на подаваемую вам благодать в явлении Иисуса Христа». Освободи нас от тревоги, которая появляется из-за чрезмерной зависимости от обстоятельств этого мира. Сделай из нас принципиальных людей, которые рискуют, но поступают по любви, потому что мы знаем, что эта смертная плоть обретет бессмертие, и это смиренное тело будет преобразовано в такое же славное тело, как у Христа. Мы любим Тебя, Отче. Мы превозносим явление Твоего Сына. Позволь нам жить в уповании и свободно жертвовать собой ради славы Твоей великой благодати. Во имя Иисуса, аминь.



#### ПОСЛЕСЛОВИЕ

Как мы можем быть уверены в Иисусе?



Всредине прошлого столетия британский писатель К. С. Льюис удивительно правильно сказал:

«Человека, который был бы всего лишь человеком, и говорил бы то, что говорил Иисус, нельзя посчитать великим учителем нравственности. Скорее он — либо сумасшедший, находящийся на том же уровне, что и те, которые называют себя вареными яйцами, либо сам дьявол. Можно затыкать Ему рот, называя глупцом, можно плевать в Него и убить Его, как беса; или же можно упасть Ему в ноги и называть Его Господом и Богом. Но давайте не будем покровительственно говорить чепуху о том, что Он является великим Человеком и Учителем. Он не позволял нам определять, кем Он был»<sup>1</sup>.

Иными словами, Иисуса нельзя «приручить», то есть сделать Его таким, каким мы хотим. Но многие до сих пор пытаются так поступать. Кажется, что

каждый находит в этом человеке что-то для себя. Поэтому мы выбираем в Нем черты, указывающие на то, что Он на нашей стороне. Во всем мире считается хорошим тоном иметь в союзниках Иисуса. Но не подлинного, настоящего, истинного Иисуса. А «адаптированного» Иисуса, подходящего нашей религии, политическим взглядам или образу жизни.

В семидесятых годах XX века, будучи аспирантом в Германии, я рецензировал книгу под названием «Jesus fur Atheisten»<sup>2</sup>; необязательно знать немецкий, чтобы понять, о чём она. Это было марксистское «прочтение» жизни Иисуса. В этой книге говорилось, что целью учения Иисуса был призыв к радикальным действиям против установленного режима. Это был призыв к наивысшей преданности «царству» — зарождающемуся новому обществу (марксизму).

Странно, но среди тех, кто не следуют за Христом как за своим Господом и Богом, почти никто не хочет говорить о Нем плохо. Также дело обстоит и с крестами: они прекрасно носятся как украшения, но никто не хочет на них умирать. Единственные кресты, которые нужны людям — кресты, которые не причиняют боль. И тогда становится понятно, почему в Человека, Который всю жизнь знал, что умрет на кресте, опасно поверить.

Можем ли мы знать Его Таким, Каким Он был на самом деле и Каким является сейчас? Как мы можем знать Человека, Который жил на земле две тысячи лет назад и Который заявил, что воскрес из мертвых неразрушимой жизнью, и поэтому жив сейчас? Некоторые люди говорят, что не можем. На-

#### Послесловие

стоящий Иисус похоронен в истории, говорят они, и к Нему уже нет доступа. Другие же не так скептичны. Они верят, что библейские записи о жизни Иисуса достоверны и что их ранние истолкователи, как, например, апостол Павел — более надежные проводники, чем современные критики.

Но как можно быть уверенным, что библейское описание Иисуса правдиво? Люди выбирают один из двух путей в поисках веских оснований для веры. Первый — это путь досконального исторического исследования подлинности документальных записей. Я шел по этому пути в годы формирования моей личности во время учёбы в семинарии, аспирантуре и во время преподавания в колледже. Несмотря на все испытания моей веры в те дни, я ни на секунду не усомнился в убеждении, что есть веское основание для веры в новозаветные свидетельства об Иисусе. На сегодняшний день есть много авторитетных книг — как учебных, так и художественных, которые отстаивают это утверждение<sup>3</sup>.

Но сейчас я больше пастор, чем преподаватель в колледже. Я до сих пор ценю путь научного исторического исследования. В сущности, я часто к нему прибегаю. Однако сейчас я точно знаю, что у большинства людей мира не будет ни времени, ни необходимых средств, чтобы исследовать все исторические доказательства достоверности Нового Завета. Если Иисус — Сын Божий, если Он умер за наши грехи и воскрес из мертвых, и если две тысячи лет назад Бог задумал, что у людей будет обоснованная вера, то должен быть другой путь к познанию Иисуса, кроме досконального, теоретического, исторического исследования.

#### Послесловие

Есть еще один путь. Это путь, по которому я следовал в этой книге. Он начинается с утверждения о том, что божественную истину можно познавать на основании ее же самой. Действительно, было бы странно, если бы Бог открылся в Своем Сыне Иисусе Христе и вдохновил записать это откровение в Библии, но не сделал так, чтобы обычные люди об этом узнали. Всеобщий путь к несомненному познанию настоящего Иисуса можно описать просто: Иисус, Каким Он открывается в Библии, имеет славу – превосходство, духовную красоту, которая является очевидной, неоспоримой истиной. Это как видеть солнце и знать, что оно светлое, а не темное, или как кушать мед и знать, что он сладкий, а не кислый. Здесь не нужно пускаться в долгие рассуждения, чтобы прийти от предпосылок к заключению. Существует непосредственное понимание того, что эта Личность правдива, и Его слава – это слава Бога.

Апостол Павел описал этот путь познания Иисуса во Втором послании к Коринфянам 4:4,6:

Для неверующих, у которых бог века сего ослепил умы, чтобы для них не воссиял свет благовествования о славе Христа, Который есть образ Бога невидимого... Потому что Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса Христа.

Обратите внимание, Павел говорит, что Бог озарил наши сердца (сравнивая это с Его трудом при сотворении мира), чтобы мы постигли «познание славы Божией в лице Иисуса Христа». Он говорит о лю-

дях, которые никогда не видели исторического Иисуса. Как они могут узнать Его и быть в Нем уверены? То, что они «видят», — это словесное описание Иисуса в Евангелиях, то есть в апостольских проповедях об Иисусе. Павел говорит, что это описание, которому сопутствует Божий свет в «наших сердцах», является для нас тем, чем оно и есть на самом деле — «славой Божией... в Иисусе Христе» или «славой Христа... образом Бога невидимого».

Вы видите, что путь этот становится возможным благодаря двум вещам. Первая - слава Иисуса Христа, которая светит через Его описание в Библии. Вторая – работа, которую Бог проводит, чтобы открыть очи наших ослепших сердец, чтобы мы увидели эту славу. Это очень отличается от того, когда Бог «говорит нам», что Библия истинна. Бог просто дает нам возможность увидеть, что в ней есть. А это две разные вещи. Если бы Бог прошептал нам на ухо, что библейский Иисус истинен, тогда этот шепот имел бы окончательную власть, и все строилось бы на нем. Но в Библии описывается не такой путь, и не по такому пути иду я сам. Для меня Сам Иисус и Его богодухновенное описание в Библии имеют окончательную власть. Практический смысл этого пути заключается не в том, что я прошу вас помолиться о каком-то необыкновенном шепоте от Бога, чтобы решить для себя, что Иисус реален.

Он состоит в том, что я прошу вас посмотреть на Иисуса из Библии. Посмотрите на Него. Не закрывайте глаза и не надейтесь на слово подтверждения. Широко раскройте глаза и воспринимайте полное описание Иисуса, которое содержится в Библии. Ес-

ли вы поверите Иисусу Христу как Господу и Богу, это произойдет потому, что вы видите в Нем божественную славу и превосходство, которые просто-напросто истинны.

Иногда эта дорога называется «свидетельством Духа Святого». В древних катехизисах об этом говорится следующим образом: «Только Дух Божий, свидетельствующий посредством и с помощью Писания в сердце человека, может полностью убедить его, что оно действительно является Словом Божьим»<sup>4</sup>. Обратите особое внимание на то, что Дух убеждает «посредством и с помощью Писания». Он не уклоняется от Писания и не заменяет его личными откровениями о Писании. Он удаляет слепоту враждебности и сопротивления и открывает глаза нашего ума, чтобы мы увидели не требующий доказательств свет божественной красоты Христа.

Поэтому в этой книге я попытался показать библейское описание Иисуса, я не доказывал его исторически. Другие сделали это лучше меня, и меня радует их работа<sup>5</sup>. Я попытался сохранить верность тому, что в Библии в действительности говорится об Иисусе Христе. Конечно, по сравнению с Писанием, моя книга далеко не совершенна, но я все же надеюсь, что для вас чтение этих тринадцати глав было подобно разглядыванию бриллианта через тринадцать различных граней. Библия сама по себе является единственным авторитетным описанием этого бриллианта — Иисуса Христа. Надеюсь, что прочитав эту книгу, вы обратитесь к Библии. Именно для этого я и насытил короткие главы книги местами из Писания.

#### Послесловие

Надеюсь, что эта книга будет полезна и верующим, и неверующим. Я молюсь, чтобы Бог использовал ее для того, чтобы пробудить неверующих к видению неоспоримого величия и славы Иисуса Христа. И я молюсь, чтобы эта книга открыла верующим превосходство Христа, чтобы они смогли наслаждаться Им больше.

Тогда название книги будет оправдано: «Видя и наслаждаясь Иисусом Христом». Когда мы видим Иисуса Тем, Кем Он есть на самом деле, мы наслаждаемся Им. Иными словами, мы находим удовольствие в Нём, потому что Он истинен, прекрасен и совершенен. Донести это было моей целью, потому что видение и наслаждение Иисусом Христом дает два результата: Он получает честь, а мы – свободу, радуясь тому, что можем ходить по узкой дороге любви. Христос наиболее прославлен в нас, когда мы наиболее удовлетворены в Нем. А когда мы удовлетворены в Нем, то распяты для этого мира. Таким образом, видение и наслаждение Иисусом увеличит количество отражений Его присутствия в этом мире. Как сказал апостол Павел: «Мы же все, открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2 Коринфянам 3:18). Взирать – значит преображаться. Видение Христа спасает и освящает.

Так как все это, по словам Павла, «от Духа», то после каждой главы я помещал молитву. В нашей жизни необходима работа Духа Святого. Иисус сказал: «Если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец Небесный даст

Духа Святого просящим у Него» (Луки 11:13). Я присоединяюсь к серьезным читателям в молитве прошения о том, чтобы Дух Святой еще полнее действовал в нашей жизни. Когда мы будем смотреть на Иисуса, пусть Он даст нам видеть и наслаждаться «славой Божией в лице Иисуса Христа».

Я предлагаю вам присоединиться ко мне в серьезном поиске обоснованной, вечной, производящей любовь радости. Здесь на карту поставлено все. Нет в жизни ничего более важного, чем видеть Иисуса таким, Какой Он есть на самом деле, и наслаждаться тем, что мы видим, так как ничем иным.

#### ПРИМЕЧАНИЯ

- 1. C. S. Lewis, Mere Christianity (New York: Macmillan, 1952), p. 56.
- 2. Milan Machove, Jesus fur Atheisten (Stuttgart: Kreuz Verlag, 1972).
- 3. F. F. Bruce, New Testament Documents: Are They Reliable? (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1984); Craig L. Blomberg, The Historical Reliability of the Gospels (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1987); Paul Barnett, Is the New Testament Reliable? A Look at the Historical Evidence (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1993); Gregory A. Boyd, Cynic Sage or Son of God? Recovering the Real Jesus in an Age of Revisionist Replies (Grand Rapids, MI: Baker Book House, 1995); Gary R. Habermas, The Historical Jesus: Ancient Evidence for the Life of Christ (Joplin, MO: College Press Publishing Company, 1996); Michael J. Wilkins and James P. Moreland, eds., Jesus Under Fire: Modern Scholarship Reinvents the Historical Jesus (Grand Rapids, MI: Zondervan Publishing House, 1996); Luke Timothy Johnson, The Real Jesus: The Misguided Quest for the Historical Jesus and Truth of the Traditional Gospels (San Francisco: Harper, 1997); Lee Strobel, The Case for Christ: A Journalist's Personal Investigation of the Evidence for Jesus (Grand Rapids, MI: Zondervan Publishing House, 1998).
- 4. Большой Вестминстерский катехизис (The Westminster Larger Catechism), четвертый вопрос. Жан Кальвин описывает «свидетельство Духа» следующим образом: «Свидетельство Духа превосходнее любого рассуждения. Только Бог является достойным свидетелем о Себе в Своем Слове, и поэтому Слово не будет принято сердцами людей, прежде чем оно не будет запечатлено внутренним свидетельством Духа. Следовательно, Тот же Дух, Который говорил устами пророков, должен проникнуть в наши сердца, чтобы убедить нас, что они верно сообщили то, что им повелел Бог... Ибо, пока Он не просветит наши сердца, они будут вечно колебаться, мучаясь сомнениями!» (The Institutes of

the Christian Religion, I, vii, 4, ed. John T. McNeill [Philadelphia: The Westminster Press, 1960], p. 79). «Действительно, Писание предстает как совершенно ясное свидетельство своей же истины, так же как черное и белое свидетельствует о своем цвете, или сладкое и горькое – о

своем вкусе» (Institutes, I, vii, 2, p. 76).

5. См. прим. 3.

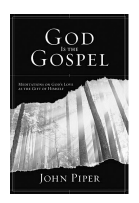


Цель IN LUMINE — показать людям, что Бог желает воссиять светом познания Своей славы в сердце человека. Бог бесконечно достоин, и человек создан для того, чтобы видеть Его и дорожить Им во всех Его гранях. Это единственное, что утоляет жажду души.

Мы желаем, чтобы с помощью наших ресурсов вы приближались, видели и наслаждались великолепием Христа.

За дополнительной информацией и материалами обращайтесь по адресу:

In Lumine Media A/я 1842 Чернигов 14000 Украина



## Бог и есть Евангелие

Джон Пайпер

Евангелие — это "благая весть", но что делает ее благой? Какова цель Евангелия, без которой оно не было бы благим? Она заключается в смерти Христа, приводящей грешников к Богу, а не к чему-либо другому, иначе мы остались бы без надежды. Но в этом и есть Евангелие: Бог отдает нам Себя. Христос умер, чтобы мы приобрели Самого Христа, и в этой самоотдаче проявляется наивысшая милость и самая благая весть для нас! Величайшее, безмерно благодатное, окончательное и решающее благо радостной вести — Христос, славный образ Бога, который был явлен нам для бесконечного удовлетворения.



# **Страсти Христовы**

Джон Пайпер

Самые важные вопросы, с которыми человек сталкивается в своей жизни, всегда связаны с Иисусом Христом. Для чего Его распяли? Зачем Он так страдал? Какое отношение Его смерть имеет лично ко мне? И, наконец, кто послал Его на смерть? Ответ на последний вопрос будет следующим: это был Сам Бог. Иисус был Божьим Сыном, и Ему суждено было пройти через невообразимые страдания. И все же, вся Библия служит подтверждением тому, что именно Бог отдал Своего Сына на крест.

Для чего страдал Иисус? Зачем Он умирал? Думаю, что нам важно не столько понять причины, по которым Его убили, сколько осознать значение, заложенное Богом в Его смерти. Об этом и говорится в книге, которую вы держите в руках. Джон Пайпер нашел в Новом Завете пятьдесят причин, по которым Христу надлежало пострадать и умереть. Это не пятьдесят пунктов, определяющих, кто и почему убил Иисуса, но попытка осознать цели, которые Бог преследовал Его смертью. В понимании плана Божьего заключен ответ на главный вопрос, с которым рано или поздно сталкивается каждый из нас: "Что Бог даровал нам, грешникам, отдав Сына Своего на смерть?"

Слово к читателю

Условн. печат. лист.7.9 Условн. печатоттиск 7.9 Учетно. изд. лист.9.6 Изд №32 КП "Издательство "Черниговские обереги" 14000, ул. Белинского,11 Свидетельство ДК №824 от 28.02.02